

# فُتحِی مقالات



حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی مدرسہ

قضاء عمری کی حقیقت  
اسلام میں تصور کا حکم  
پر دہ اور اس کی شرعی حدود  
جیلوں، چھاؤنیوں اور ائیرپورٹ پر نماز جمعہ  
جدید آلات سے ذبح کرنے کے طریقے اور حکم  
غیر مسلم چالک سے درآمد شدہ گوشت کا حکم  
حرام اشیاء سے علاج کا حکم  
جانوروں کے ذبح کے احکام



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## پیش لفظ

الحمد لله "فقہی مقالات" کی چوتھی جلد آپ کے ہاتھ میں ہے۔ جو استاذ مکرم حضرت مولانا محمد تقی عثمانی صاحب مظلہم کے فقہ کے موضوع پر لکھے گئے جدید مقالات پر مشتمل ہے، سابقہ جلد کی طرح اس جلد میں بھی بیشتر مقالات وہ ہیں جو اول حضرت مظلہم نے عربی زبان میں تحریر فرمائے، اور احرق نے ان کو اردو کے قالب میں منتقل کر دیا، اور بعض مقالات ایسے ہیں جو حضرت استاذ مکرم مظلہم نے براہ راست اردو میں تحریر فرمائے۔ ان مقالات کی تفصیل ذیل میں پیش ہے:

﴿۱﴾ "قضاء عمری کی حقیقت" یہ درحقیقت ایک سوال کا تفصیلی جواب ہے، ایک صاحب نے یہ سوال کیا تھا کہ ڈاکٹر فرحت ہاشمی صاحبہ اپنے درس میں یہ بیان کرتی ہیں کہ "قضاء عمری" کو ادا کرنا ضروری نہیں، بلکہ ان کی طرف سے صرف توبہ کر لینا کافی ہے، کیا ان کی یہ بات درست ہے؟ ان صاحب کے اس

سوال کے جواب میں حضرت والام ظاہم نے یہ تفصیلی جواب تحریر فرمایا۔

﴿۲﴾ ”جیلوں، چھاؤنیوں اور ایئرپورٹ پر نماز جمعہ“ یہ بھی درحقیقت ایک سوال کا تفصیلی جواب ہے۔ جو ایک صاحب نے ”جیل“ میں قیدیوں کے نماز جمعہ پڑھنے کے بارے میں کیا تھا۔ اس سوال کا تفصیلی جواب حضرت والام نے تحریر فرمایا، اور جیل کے علاوہ فوجی چھاؤنیوں اور ایئرپورٹ پر جمعہ کی نماز قائم کرنے کا حکم بھی تحریر فرمایا ہے۔

﴿۳﴾ ”پرده اور اس کی شرعی حدود“ یہ مقالہ حضرت والام ظاہم نے ”تکملہ فتح الملهم“ (ج ۲ ص ۲۶۱) میں مسئلہ ”حجاب المرأة و حدوده“ کے نام سے تحریر فرمایا تھا، احقر نے عام استفادہ کے لئے اس کا اردو میں ترجمہ کر دیا۔

﴿۴﴾ ”اسلام میں تصویریکا حکم“ یہ مقالہ بھی حضرت والام ظاہم نے ”تکملہ فتح الملهم“ (ج ۲ ص ۱۵۵) میں ”مسئلة التصویر فی الاسلام“ کے عنوان سے تحریر فرمایا تھا۔ احقر نے اس کو عام استفادہ کے لئے اردو کا جامعہ پہنچایا۔

﴿۵﴾ ”حرام اشیاء سے علاج کا حکم“ یہ مقالہ بھی حضرت والام ظاہم نے ”تکملہ فتح الملهم“ (ج ۲ ص ۳۰۱) میں ”مسئلة التداوى بالمحروم“ کے عنوان سے تحریر فرمایا تھا۔ احقر نے اس کا اردو ترجمہ کر دیا ہے۔

﴿۶﴾ ”جانوروں کے ذبح کے احکام“

﴿۷﴾ ”جدید آلات سے ذبح کرنے کے طریقے اور حکم“

﴿۸﴾ ”غیر مسلم ممالک سے درآمد شدہ گوشت کا حکم“

یہ تینوں مقالات حضرت والا مولیٰ ظلیل نے اپنی تفصیلی مقالے ”احکام الذبائح و اللجموم المستوردة“ میں تحریر فرمائے تھے۔ یہ مقالہ ”بحوث فی قضایا فقهیہ معاصرۃ“ میں شائع ہو چکا ہے۔ احقر نے استفادہ عام کے لئے اس کا ترجمہ کر دیا۔

حضرت والا مولیٰ ظلیل کے بے شمار مفید موضوعات پر مقالات عربی میں موجود ہیں، تمام حضرات سے درخواست ہے کہ وہ دعا فرمائیں کہ اللہ تعالیٰ یقینہ مقالات کو بھی اردو کا جامہ پہنانے کی توفیق عطا فرمائے۔ تاکہ ان کا فائدہ عام اور تمام ہو جائے۔ آمین۔

محمد عبداللہ میمن

سابق استاذ دارالعلوم کراچی

۱۴۲۲ھ

# اجمالی فہرست فقہی مقالات

| صفحہ | مضامین                                        |
|------|-----------------------------------------------|
| ۱۳   | ۱۔ قضاۓ عمری کی حقیقت                         |
| ۲۹   | ۲۔ جیلوں، چھاؤنیوں اور ائیر پورٹ پر نماز جمعہ |
| ۳۹   | ۳۔ پرده اور اس کی شرعی حدود                   |
| ۸۹   | ۴۔ اسلام میں تصویر کا حکم                     |
| ۱۳۵  | ۵۔ حرام اشیاء سے علاج کا حکم                  |
| ۱۵۳  | ۶۔ جانوروں کے ذبح کے احکام                    |
| ۲۵۱  | ۷۔ جدید آلات سے ذبح کرنے کے طریقے اور حکم     |
| ۲۹۱  | ۸۔ غیر مسلم ممالک سے درآمد شدہ گوشت کا حکم    |

# فہرست مضمایں

صفحہ

عنوان

## پرده اور اس کی شرعی حدود

|    |                                               |
|----|-----------------------------------------------|
| ۲۲ | شرعی پرے کے تین درجے                          |
| ۲۲ | پہلا درجہ                                     |
| ۲۳ | دوسرا درجہ                                    |
| ۲۳ | تیسرا درجہ                                    |
| ۲۴ | پہلا درجہ اصل ہے اور اس کا ثبوت               |
| ۵۰ | جانب کے دوسرے درجے کا ثبوت                    |
| ۵۳ | حضرات صحابیات اور پرده                        |
| ۵۸ | جانب کے تیسرا درجے کا ثبوت                    |
| ۶۶ | عورت کی طرف دیکھنے کے مسئلے میں احتاف کا مذہب |
| ۷۳ | مالکیہ کا مذہب                                |
| ۷۵ | شافعیہ کا مذہب                                |
| ۷۸ | حنبلیہ کا مذہب                                |
| ۸۶ | ظاہصہ                                         |

## اسلام میں تصویر کا حکم

|     |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ۹۱  | احادیث میں تصاویر کی ممانعت                              |
| ۱۰۱ | تصاویر کے بارے میں صحابہ کرام ﷺ کے اقوال اور ان کا تعامل |
| ۱۰۴ | فقہاء کے مذاہب                                           |
| ۱۲۳ | عکسی تصاویر (فوٹو) کا حکم                                |
| ۱۳۰ | ضرورت کے وقت تصویر کھوانا                                |
| ۱۳۲ | ٹی وی اور وڈیو<br>حرام اشیاء سے علاج کا حکم              |
| ۱۳۷ | حدیث عرشین                                               |
| ۱۳۸ | حنابلہ کا مذہب                                           |
| ۱۳۹ | شوافع کا مذہب اور ان کی دلیل                             |
| ۱۴۰ | مالكیہ کا مذہب                                           |
| ۱۴۲ | احناف کے مذاہب اور ان کے استدلالات                       |
| ۱۴۳ | اکثر مشائخ حنفیہ کا فتویٰ اور ان کے دلائل                |

|     |                                                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۴۲ | حرام اشیاء سے علاج ناجائز ہونے پر استدلالات                                        |
| ۱۵۱ | تداوی بالحرم کے جواز کے قائل ائمہ کی طرف سے جواب<br><b>جانوروں کے ذبح کے احکام</b> |
| ۱۶۱ | شریعی ذبح اور اس کی شرائط                                                          |
| ۱۶۳ | الف۔ جیوان کی روح نکالنے کا طریقہ                                                  |
| ۱۷۳ | آلہ ذبح                                                                            |
| ۱۷۵ | جانور کی رگیں کاٹنے بغیر روح نکالنا                                                |
| ۱۸۰ | ب۔ ذبح کے وقت ”بِسْمِ اللَّهِ“ پڑھنا                                               |
| ۲۰۵ | ج۔ ذبح کی شرائط                                                                    |
| ۲۱۱ | اہل کتاب کے ذبیحہ کا مسئلہ                                                         |
| ۲۱۳ | اہل کتاب کیلئے مشروع طریقے پر جانور ذبح کرنا                                       |
| ۲۱۶ | پہلی دلیل                                                                          |
| ۲۱۸ | دوسری دلیل                                                                         |
| ۲۱۸ | تیسرا دلیل                                                                         |
| ۲۱۹ | چوتھی دلیل                                                                         |
| ۲۲۲ | پانچویں دلیل                                                                       |
| ۲۲۸ | چھٹی دلیل                                                                          |

## عنوان

## صفحہ

|     |                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲۹ | ساتویں دلیل                                                            |
| ۲۳۱ | کیا کتابی کے ذیجہ میں "تسمیہ" شرط ہے؟                                  |
| ۲۳۱ | پہلا قول                                                               |
| ۲۳۵ | دوسراؤل                                                                |
| ۲۳۷ | تیسرا قول                                                              |
| ۲۳۹ | ان مادہ پرست اور دہریتین کے ذیجہ کا حکم جو اپنے آپ کو "نصاری" کہتے ہیں |
| ۲۴۳ | ذانع کے مجہول ہونے کی صورت میں اس کے ذیجہ کا حکم                       |
| ۲۴۸ | ﴿۲﴾ دوسری صورت                                                         |
| ۲۴۸ | ﴿۳﴾ تیسرا صورت                                                         |
| ۲۴۹ | ﴿۴﴾ چوتھی صورت                                                         |

## جدید آلات سے ذبح کرنے کے طریقے اور حکم

|     |                        |
|-----|------------------------|
| ۲۵۲ | مرغی ذبح کرنے کا طریقہ |
| ۲۵۹ | پہلا مسئلہ             |
| ۲۶۰ | دوسرہ مسئلہ            |
| ۲۶۱ | تیسرا مسئلہ            |
| ۲۶۳ | چوتھا مسئلہ            |
| ۲۶۴ | پانچواں مسئلہ          |

## عنوان

## صفحہ

|     |                                              |
|-----|----------------------------------------------|
| ۲۶۲ | چھٹا مسئلہ                                   |
| ۲۶۹ | پہلا اشکال                                   |
| ۲۶۹ | دوسرا اشکال                                  |
| ۲۷۰ | شیرا اشکال                                   |
| ۲۷۵ | گرم پانی سے مرغی گزارنا                      |
| ۲۷۹ | مرغی کے مشینی ذبح کی مندرجہ بالا بحث کے تابع |
| ۲۷۹ | (۱) پہلی خرابی                               |
| ۲۷۹ | (۲) دوسری خرابی                              |
| ۲۸۰ | (۳) تیسری خرابی                              |
| ۲۸۰ | (۴) چوتھی خرابی                              |
| ۲۸۰ | پہلی ترمیم                                   |
| ۲۸۱ | دوسری ترمیم                                  |
| ۲۸۱ | تیسری ترمیم                                  |
| ۲۸۳ | جانور کو بے ہوش کرنے کے طریقے                |
| ۲۸۷ | بیہوشی کے بعد ذبح کئے گئے جانور کا حکم       |

# غیر مسلم ممالک سے درآمد شدہ گوشت کا حکم

|     |                                                                                 |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۷ | غیر مسلم ممالک سے درآمد شدہ گوشت کے<br>بارے میں "هیئتہ کبار العلماء" کی قرارداد |
| ۲۹۹ | خلاصہ<br>برآمد شدہ گوشت کی مشکل کا حل                                           |
| ۳۰۷ | بحث کا خلاصہ                                                                    |
| ۳۱۳ | سفارشات                                                                         |

# قضاء عمری کی حقیقت

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہ

ضبط و ترتیب  
محمد عبداللہ میمن

میمن اسلامک پبلیشرز

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
وَالصَّلَاةُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

## قضاء عمری کی حقیقت

ڈاکٹر فرحت ہاشمی صاحبہ درسِ قرآن دیتے ہوئے اس بات پر بہت زور دیتی ہیں کہ ”قضاء عمری“ کا جو مسئلہ لوگوں میں مشہور ہے کہ اگر کسی شخص نے بہت عرصے تک نمازیں نہ پڑھی ہوں، پھر وہ نماز شروع کرے تو اسے قضاء عمری کے طور پر وہ نمازیں قضاء کرنی چاہیں، قرآن و سنت میں اسکی کوئی بنیاد نہیں ہے۔ بلکہ بھیلی زندگی میں جو نمازیں قضاء ہوئی ہوں، انکی علاقی صرف توبہ سے ہو جاتی ہے، اتنی سادی نمازیں پڑھنے کی ضرورت نہیں۔ براہ کرم یہ واضح فرمائیں کہ کیا شریعت میں بھیلی نمازوں کی قضاء واقعی ضرورت نہیں ہے؟ اور کیا ائمہ اربعہ یا فتحاء کرام میں سے کسی کا نہ ہب یہ ہے کہ نمازیں زیادہ قضاء ہو جائیں تو ان کی علاقی صرف توبہ سے ہو جاتی ہے، اور قضاء عمری پڑھنے کی ضرورت نہیں ہے؟ اگر ان صاحبہ کا بتایا ہو ایسے مسئلہ صحیح نہیں ہے تو کیا ان کے درس پر اعتماد کیا جاسکتا ہے؟ نیز اگر قضاء عمری ضروری ہے تو اس کا صحیح طریقہ کیا ہے؟..... (محض رضوان، کراچی)

## الجواب حامدًا و مصلیاً

سچ بخاری میں حضرت انس بن مالکؓ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد مروی ہے:

مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّ إِذَا ذَكَرَهَا، لَا كُفَّارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ

جو شخص کوئی نماز پڑھنا بھول جائے تو اس پر لازم ہے کہ جب کبھی اسے یاد

آئے، وہ نماز پڑھے، اس کے سوا اس کا کوئی کفارہ نہیں۔ (صحیح بخاری، کتاب المواقیت، باب نمبر ۳۷ حدیث ۵۹۷)

صحیح مسلم میں آپ ﷺ کا ارشاد ان الفاظ میں مروی ہے:

اذا رقد احد کم عن الصلاة أو غفل عنها فليصلها اذا ذكرها فإن الله عزوجل يقول: أقم الصلاة لِذِكْرِي

جب تم سے کوئی شخص نماز سے سو جائے یا غفلت کی وجہ سے چھوڑ دے تو  
جب بھی اسے یاد آئے وہ نماز پڑھے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ  
اقیم الصلاة لِذِكْرِي (میری یاد آنے پر نماز قائم کرو)۔ (صحیح مسلم،  
آخر کتاب الساجد، حدیث نمبر ۱۵۶۹)

اور سنن نسائی میں مروی ہے:

سئل رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم عن الرجل  
یرقد عن الصلاة او یغفل عنها، قال: کفارتها ان  
یصلیها اذا ذکرها

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس شخص کے بارے میں پوچھا گیا  
جو نماز کے وقت سو جائے یا غفلت کی وجہ سے چھوڑ دے آپ ﷺ  
نے فرمایا کہ اس کا کفارہ یہ ہے کہ جب بھی اسے نماز یاد آئے وہ نماز  
پڑھے۔ (سنن النسابی، کتاب المواقیت، باب فیمن نام عن صلاة  
من اَحَدِهِ)

ان احادیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ اصول بیان فرمادیا ہے کہ جب  
بھی انسان کوئی نماز وقت پر نہ پڑھے تو اس کے ذمے لازم ہے کہ تنبہ ہونے پر اسکی  
قطاء کرے، خواہ یہ نماز بھول سے چھوٹی ہو، سو جانے کی وجہ سے یا غفلت کی وجہ سے۔  
صحیح مسلم اور سنن نسائی کی روایتوں میں اس موقع پر آپ ﷺ نے آیت قرآنی اقیم  
الصلاۃ لِذِكْرِی کا حوالہ دیکھی یہ بھی واضح فرمادیا کہ یہ آیت قرآنی نماز کی قطاء پڑھنے

کے حکم کو بھی شامل ہے، اور آیت کا مطلب یہ ہے کہ جب انسان کو اللہ تعالیٰ کا یہ فریضہ ادا کرنے پر تباہ ہو، اُسے نمازوں کی ادا کرنی چاہئے۔

یہ اصول بیان کرتے وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نمازوں کی کوئی تعداد مقرر نہیں فرمائی کہ اتنی تعداد میں نمازوں کی قضاہ واجب ہے، چنانچہ جب غزوہ خدق کے موقع پر آپ ﷺ کی نمازوں چھوٹیں تو آپ ﷺ نے سب کی قضاہ فرمائی جس کا واقعہ حدیث کی تمام کتابوں میں تفصیل سے آیا ہے، اس موقع پر بھی آپ ﷺ نے نہیں فرمایا کہ اگر اس سے زیادہ نمازوں چھوٹ جائیں تو ان کی قضاہ واجب نہیں۔ یہ ایک مسلم اصول ہے کہ قرآن و سنت کی طرف سے جب کوئی عام حکم آ جاتا ہے تو اسکے ہر ہر جزیئے کیلئے الگ حکم نہ دیا جاسکتا ہے، نہ اسکی ضرورت ہے، مثلاً قرآن کریم نے رمضان کے روزوں کی فرضیت کا ذکر کرنے کا بعد یہ فرمادیا ہے کہ:

فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعَلَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ  
تم میں سے جو شخص مریض ہو یا سفر پر ہو تو دوسرے دنوں میں اتنی ہی کتنی پوری کرے۔

اس آیت کریمہ میں یہ عام حکم دیدیا گیا ہے کہ جب روزے بیماری یا سفر کی وجہ سے نہ رکھے جاسکے ہوں تو بعد میں اگلی قضاہ کر لی جائے۔ اس میں یہ نہیں بتایا گیا، نہ اسکے بتانے کی ضرورت تھی کہ ایک رمضان کے روزے چھوٹنے کا یہ حکم ہے یادوں رمضانوں کے روزے چھوٹنے کا، بلکہ ایک عام حکم دیدیا گیا ہے جو روزے چھوٹنے کی تمام صورتوں کو شامل ہے۔ اب اگر کسی شخص کے دور رمضان کے روزے چھوٹنے کے ہوں اور وہ اس دلیل کا مطالبہ کرے کہ دور رمضان کے روزے چھوٹنے کیلئے کوئی الگ حکم ہوتا چاہئے تو جس طرح اس کا مطالبہ غلط اور جاہلنا مطالبہ ہو گا، اسی طرح زیادہ نمازوں کی قضاہ کیلئے الگ دلیل کا مطالبہ بھی اتنا ہی غلط مطالبہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر کوئی شخص کسی عام حکم سے استثناء کا دعویٰ کرے تو دلیل اسکے ذمہ ہے کہ

قرآن و سنت کی کسی دلیل سے مستثنی ہونا ثابت کرے، ورنہ جب تک قرآن و سنت میں کوئی استثناء نہ کوئہ نہ ہو، عام حکم اپنی جگہ قائم رہے گا۔

چنانچہ نمازیں قضا پڑھنے کا جو حکم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ کوہہ بالا احادیث میں دیا ہے اسکی بنیاد پر تمام فقہائے امت نے تصریح فرمائی ہے کہ چھوٹی ہوئی نمازیں کتنی زیادہ ہوں، ان کی قضاۓ ضروری ہے۔ مشہور حنفی عالم علامہ ابن تھجیم تحریر فرماتے ہیں:

فالأصل فيه أن كل صلاة فاتت عن الوقت بعد ثبوت وجوبها فيه فإنه يلزم قضاها، سواء تركها عمداً أو سهواً أو بسبب نوم، وسواء كانت الفوائت قليلة أو كثيرة۔ (البحر الرائق ص ۱۴۱ ج ۲، طبع مکہ مکرمہ)

اس سلسلے میں اصول یہ ہے کہ ہر وہ نماز جو کسی وقت میں واجب ہونے کے بعد چھوٹ گئی ہو، اس کی قضاۓ لازم ہے، چاہے انسان نے وہ جان بوجھ کو چھوڑ دی ہو یا بھول کر، یا نیند کی وجہ سے، اور چاہے چھوٹی ہوئی نمازیں کم ہوں یا زیادہ ہوں۔

یہ موقف صرف حنفی علما کا نہیں ہے، بلکہ شافعی، مالکی، حنبلی تمام مکاتب فکر اس پر متفق ہیں۔ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

من نسی صلوات كثيرة أو ترك صلوات كثيرة فليصل على قدر طاقتہ، وليذهب إلى حوالجه، فإذا فرغ من حوالجه صلی أيضا مابقی علیه حتى یأتی علی جميع مانسی أو ترك۔ (المدونۃ الکبیری للإمام مالک ص ۲۱۵ ج ۲)

جو شخص بہت سی نمازیں پڑھنا بھول گیا ہو، یا اس نے بہت سی نمازیں چھوڑ دی ہوں، اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی طاقت کے مطابق وہ چھوٹی

ہوئی نمازیں پڑھے، اور اپنی ضروریات کیلئے چلا جائے لیکن جب ضروریات سے فارغ ہو تو پھر باقی نمازیں پڑھتا رہے، یہاں تک کہ وہ تمام نمازیں پوری کر لے جو وہ بھول گیا تھا یا اس نے چھوڑ دی تھیں۔

امام مالک کے اس قول کی تشریع اور مزید تفصیل کرتے ہوئے مالکی عالم علامہ دسوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فیکفی ان يقضى فی الیوم الواحد صلاة يومین فاکثرا،  
ولا يكفى قضاء صلاة يوم فی يوم إلا إذا خشى ضياع  
عياله إن قضى أكثر من يوم فی يوم، وفي ..... أحوجة ابن  
رشد أنه إنما أمر بتعجيل قضاء الفوائت خوف معالجة  
الموت، وحيثند فيحوز التأخير لعدة بحيث يغلب على  
الظنّ وفاؤه بها فيها۔ (حاشیہ الدسوی علی الشرح الكبير ص ۲۶۳)

(۱)

اتفاقی ہے کہ ایک دن میں دو دن یا زیادہ کی نمازیں قضا کر لے، اور یہ کافی نہیں ہے کہ ایک دن میں صرف ایک دن کی نمازیں قضا کرے، الا یہ کہ اسے ایک دن سے زیادہ نمازیں قضا کرنے کی صورت میں اپنے عیال کے ضائع ہونے کا خطرہ ہو..... اور علامہ ابن رشد کے جوابات میں یہ مذکور ہے کہ قضا پڑھنے میں جلدی کر نیکا حکم اس خطرے کی بنا پر دیا گیا ہے کہ موت نہ آ جائے، لہذا اتنی مدت تک مؤخر کرنا جائز ہے جس میں غالب گمان یہ ہو کہ اس میں نمازیں پوری ہو جائیں گی۔

امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے نہ ہب میں بھی قریب قریب یہی بات کہی گئی ہے، علامہ مرداوی جو امام احمدؓ کے نہ ہب کے قابل اعتماد ترین ناقل ہیں، فرماتے ہیں:

(وَمِنْ فَاتَتْهُ صَلَوَاتُ لِزْمٍهِ قَضَاؤُهَا عَلَى الْفَوْنِ) هذَا

المذهب نص عليه وعليه جماهير الأصحاب وقطع به  
كثير منهم..... قوله "لزمه قضاوتها على الفور" مقيد بما  
إذ لم يتضرر في بدن أو معيشته يحتاجها، فإن تضرر  
بسبب ذلك سقطت الفورية (الإنصاف للمرادى ص ۴۲)

(ج)

اور جس شخص کی بہت نمازیں چھوٹ گئی ہوں، اس پر ان کی فی الفور قضا  
کرنا واجب ہے۔ سہی مذهب ہے جس کی تصریح کی گئی ہے اور حبی  
اصحاب کی بھاری اکثریت کا سہی کہنا ہے (کہ قضا نمازیں فوراً ادا کرنی  
ضروری ہیں) اور بہت سوں نے قطعی طور پر سہی کیا ہے..... البتہ فوری  
ادا یا گل کا لازم ہونا اس شرط کے ساتھ مقید ہے کہ اس کے نتیج میں اس کو  
جسم یا ضروری معيشت میں نقصان نہ ہو، اگر نقصان ہو تو فوری ادا یا گل کا  
حکم ساقط ہو جائے گا (بلکہ تاخیر سے ادا کرنا جائز ہو گا)۔

نام شافعی کے یہاں یہ تفصیل ہے کہ اگر نمازیں کسی عذر سے چھوٹی تھیں تو  
فوری ادا یا گل کے بجائے تاخیر سے ادا کرنا جائز ہے، لیکن کسی عذر کے بغیر چھوٹی  
تھیں تو فوراً ادا کرنا ضروری ہے:

(من فاته) ..... (مکتوبہ) فاکثر (قضی) ما فاته بعد  
أو غيره، نعم غير المعدور يلزمہ القضاء فوراً، ويظهر أنه  
يلزمہ صرف جميع زمانه للقضاء ماعدا ما يحتاج لصرفه  
فيما لا بد منه۔ (فتح الحوادث ص ۲۲۳ ج ۱)

جس شخص کی ایک یا زیادہ فرض نمازیں چھوٹ گئی ہوں، اس پر ضروری ہے  
کہ جو نمازیں چھوٹی ہیں ان کی قضاہ کرے، چاہے نمازیں کسی عذر سے  
چھوٹی ہوں یا بغیر عذر کے۔ ہاں جس شخص نے بغیر کسی عذر کے نمازیں  
چھوٹی ہوں اس پر قضاہ فوری طور سے واجب ہے، اور ظاہر ہے کہ اس  
کو اپنا پورا وقت قضاہ پڑھنے میں صرف کرنا چاہئے، سوائے اتنے وقت

کے جو اسے اپنی لازمی ضروریات کیلئے درکار ہو۔

علامہ ابن تیمیہ نے بھی فقہاء کرام کے یہ نہادہ نقل کر کے ان سے اتفاق کیا ہے، فرماتے ہیں:

ومن عليه فائتہ فعلیہ أن يباد رالی قضاء ها على الفوز  
سواء فاتته عمداً أو سهواً عند جمهور العلماء كمالك  
وأحمد وأبي حنيفة وغيرهم. وكذلك الراجح في  
مذهب الشافعی أنها، إذا فاتت عمداً كان قضاویها  
واجبًا على الفور (فتاوی شیخ الاسلام ابن تیمیہ ص ۲۰۹ ج ۲۲)

جس شخص کے ذمے کوئی چھوٹی ہوئی نماز ہو، اس پر واجب ہے کہ وہ اسے  
ادا کرنے میں فوری طور سے جلدی کرے، چاہے وہ نماز جان بوجھ کر  
چھوڑی ہو یا بھول سے۔ یہی جمہور علماء مثلاً امام مالک، امام احمد اور امام  
ابو حنیفہ کا موقف ہے۔ اور امام شافعی کے مذهب میں بھی راجح یہی ہے کہ  
اگر جان بوجھ کر نماز چھوڑی ہے تو اس کو فرما دا کرنا واجب ہے۔

علامہ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا گیا کہ:

رجل عليه صلوٰاتٰ کثیرہ فاتتہ، هل يصلیها بستنها؟ أم  
الفرضية وحدھا؟

جس شخص کے ذمے بہت سی نمازیں قطاء ہوں، وہ انہیں ادا کرتے ہوئے  
ستین بھی پڑھے؟ یا صرف فرض پڑھے؟

علامہ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے جواب دیا:

المسارعة الى قضاء الفوائت الكثيرة اولى من الاشتغال  
عنها بالنوافل. وأما مع قلة الفوائت فقضاء السنن معها  
حسن۔

جب چھوٹی ہوئی نمازیں بہت ساری ہوں تو ان کو قضا کرنا نکلوں میں مشغول ہونے سے بہتر ہے۔ البتہ اگر چھوٹی ہوئی نمازیں کم ہوں تو ان کے ساتھ سنتوں کو قضا کرنا اچا ہے۔

اس تفصیل سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ فقهاء کرام کے درمیان یہ مسئلہ تو زیر بحث آیا ہے کہ چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضاۓ تنہیہ ہوتے ہی فوراً واجب ہو جاتی ہے، یا اس میں تاخیر کر سکتے ہیں، اور تاخیر کی صورت میں کتنی نمازیں روزانہ قضا کرنی ضروری ہیں، نیز یہ کہ صرف فرض نمازیں قضاۓ کی جائیں یا سنتیں بھی؟ اور قضا کرتے ہوئے نمازوں میں ترتیب کا لحاظ ضروری ہے یا نہیں؟ لیکن اس مسئلے میں معروف فقهاء کرام کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نمازیں خواہ کتنی زیادہ ہوں، ان کی قضاۓ انسان کے ذمے واجب ہے، اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق قرآن کریم کی آیت اقیم الصلاة لیذ گری کے مفہوم میں یہ بات داخل ہے کہ تنہیہ ہونے پر انسان چھوٹی ہوئی نمازیں قضا کرنے کی نکار کرے۔ اور قرآن وسنت کی کوئی دلیل ایسی نہیں ہے جو زیادہ نمازوں کو قضا کرنے کی ضرورت نہ ہونے پر دلالت کرتی ہو۔ یوں بھی یہ عجیب و غریب موقف ہے کہ جو شخص کم نمازیں قضا کرے اس پر توا دیگر واجب ہو، لیکن زیادہ نمازیں چھوڑنے والے پر کچھ واجب نہ ہو؟ پھر کون ہے جو کم نمازوں اور زیادہ نمازوں کی تعداد مقرر کر کے یہ کہے کہ اتنی نمازوں کے بعد قضاۓ واجب نہیں۔

یہ بات بالکل واضح ہے کہ ہر انسان پر بالغ ہونے کے بعد نماز پڑھنا فرض ہو جاتا ہے، اور یہ فریضہ تمام شرعی فرائض میں سب سے زیادہ مؤکدا اور اہم ہے، اور یہ بھی ایک مسلم اصول ہے کہ اگر کوئی فریضہ قطعی دلائل سے ثابت ہو تو اسے انسان کے ذمہ سے ساقط کرنے کیلئے کم از کم اتنے ہی مضبوط قطعی دلائل کی ضرورت

ہوتی ہے، اور یہاں قطعی دلائل تو درکنار، کوئی کمزور سے کمزور دلیل بھی ایسی نہیں ہے جس کی بنیاد پر یہ کہا جاسکے کہ جو نمازیں انسان کے ذمہ فرض ہوئی تھیں، اسکی غفلت اور لاپرواٹی کی وجہ سے ان کی فرضیت ختم ہو گئی ہے۔

لہذا یہ کہنا کہ اگرفوت شدہ نمازیں بہت زیادہ ہو گئی ہوں تو ان کی قضاۓ لازم نہیں، قرآن و سنت کے واضح دلائل اور ان پر بنی فقہاء امت کے اتفاق کے بالکل خلاف ایک گمراہانہ بات ہے، اور نماز جیسے اہم فریضے کو محض اپنی رائے کی بنیاد پر ختم کر دینے کے مراد ہے۔ اور یہ کہنا بالکل غلط ہے کہ فوت شدہ نمازوں کیلئے بس تو بہ کر لیتا کافی ہے، اس لئے کہ تو بہ کی قبولیت کی لازمی شرط یہ ہے کہ انسان اپنی غلطی کی جتنی مغلایی بس میں ہو، وہ مغلایی بھی ساتھ باتھ کرے۔

### قضاۓ عمری کی موضوع احادیث

یہاں یہ واضح کر دیا بھی مناسب ہے کہ اصول حدیث کی بعض کتابوں میں موضوع احادیث کی علاقوں بیان کرتے ہوئے قضاۓ عمری کی حدیث کی مثال دی گئی ہے۔ مثلاً حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ احادیث کی پانچوں علامت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

پنجم آنکہ مخالف مقتضی عقل و شرع باشد و قواعد  
شرعیہ آن را تکذیب نہایت، مثل قضاۓ عمری۔

یعنی: پانچوں علامت یہ ہے کہ وہ حدیث عقل و شریعت کے تقاضوں کے خلاف ہو اور قواعد شرعیہ اسکی تکذیب کرتے ہوں مثلاً قضاۓ عمری کی حدیث ب۔ (عالیہ نامہ ۲۳ خاتم)

ہو سکتا ہے کہ کسی ناواقف یا جالی آدمی کو اس سے یہ مخالف ہو کہ پچھلی عمر کی نمازیں قضاۓ کرنا بے اصل ہے اور اس بارے میں جو احادیث آئی ہیں، وہ موضوع

ہیں۔ اس لئے یہ وضاحت ضروری ہے کہ بعض غیر مستند و ظالہ وغیرہ کی کتابوں میں کچھ ایسی موضع حدیثیں آگئی ہیں جن میں یہ کہا گیا ہے کہ کسی خاص دن میں صرف ایک نماز قضاہ پڑھ لی جائے تو اس سے ستر سال کی نمازیں ادا ہو جاتی ہیں۔ حدیث اس قسم کی روایات کو قضاہ عمری کا نام دیتے ہیں، اور ان احادیث کو انہوں نے موضوع قرار دیا ہے۔ ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ ”موضوعات“ پر اپنی مشہور کتاب میں لکھتے ہیں:

حدیث ”من قضی صلاة من الفرائض في آخر جمعة من شهر رمضان كان ذلك حابرا لكل صلاة فائتة في عمره الى سبعين سنة“ باطل قطعاً، لأنَّه مناقض للإجماع على أن شيئاً من العبادات لا يقوم مقام فائتة سنوات“۔

یہ روایت کہ ”جو شخص رمضان کے آخری جمعے میں ایک فرض نماز قضاہ پڑھ لے تو ستر سال تک اسکی عمر میں جتنی نمازیں چھوٹی ہوں، ان سب کی حلافی ہو جاتی ہے“ یہ روایت قطعی طور پر باطل ہے، اس لئے کہ یہ حدیث اجماع کے خلاف ہے، اجماع اس پر ہے کہ کوئی بھی عبادت سالہا سال کی چھوٹی ہوئی نمازوں کے قائم مقام نہیں ہو سکتی۔ (الموضوعات الکبری ص ۲۵۶)

اور علامہ شوکانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

حدیث ”من صلی في آخر جمعة من رمضان الخامس الصلوات المفروضة في اليوم والليلة قضت عنه ما أحل به من صلاة سنته“ هذا موضوع لا إشكال فيه۔

یہ حدیث کہ ”جو شخص رمضان کے آخری جمعے میں دن رات کی پانچ فرض نمازیں پڑھ لے، ان سے اسکے سال بھر کی جتنی نمازوں میں خلل رہا ہو، ان سب کی قضاہ ہو جاتی ہے“ کسی شک کے بغیر موضوع ہے۔

(الفوائد المحموعة للشوکانی ص ۵۵۲ ج ۱۱۵)

حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؒ کی مذکورہ بالا عبارت میں قضاۓ عمری کی جن روایات کو موضوع قرار دیا گیا ہے، ان سے مراد قضاۓ عمری کے بارے میں اس قسم کی روایات ہیں جو ایک نماز یا چند نمازوں کو عمر بھر کی نمازوں کے قائم مقام قرار دیتی ہیں، اور علاوہ اس کے کہ اس قسم کی روایات کی کوئی سند نہیں ہے، ان کے موضوع ہونے کی وجہ ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے یہ بھی بیان فرمائی ہے کہ ایک یا چند نمازوں سالہ سال کی فوت شدہ نمازوں کی تلاذی نہیں کر سکتیں، اور اس پر امت کا اجماع ہے۔ لہذا اگر کسی کو ان احادیث کو موضوع قرار دینے سے یہ غلط فہمی ہوئی ہے کہ قضاۓ عمری کا تصور ہی بے بنیاد ہے اور چھپلی نمازوں کی قضاۓ لازم نہیں تو اسکا منطقاً جہالت کے سوا کچھ نہیں۔

### قضاۓ عمری کا صحیح طریقہ

قرآن و سنت اور فقہائے کرام کے اتفاق کی روشنی میں یہ بات شک و شبہ سے بالاتر ہے کہ جس مسلمان نے اپنی عمر کی ابتداء میں نمازوں اپنی غفلت یا لا پرواہی کی وجہ سے نہ پڑھی ہوں اور بعد میں اسے تنبہ اور توبہ کی توفیق ہو، اسکے ذمے یہ ضروری ہے کہ اپنی چھوٹی ہوئی نمازوں کا مخاطب حساب لگا کر انہیں ادا کرنے کی فکر کرے۔ امام مالکؓ، امام احمدؓ اور امام شافعیؓ تینوں بزرگ تو اس بات پر متفق ہیں کہ اگر نمازوں کی عذر کے بغیر چھوڑی ہیں تو تنبہ ہونے کے بعد اس کا فرض ہے کہ وہ ان نمازوں کی ادا نیکی فوراً کرے، اور صرف ضروری حاجتوں کا وقت اس سے مستثنی ہو گا، لیکن فقہاء حنفیہ نے کہا ہے کہ چونکہ انسان اپنی دسعت کی حد تک ہی کا مکلف ہے اس لئے قضاۓ نمازوں پڑھنے میں اتنی تاخیر جائز ہے جو انسان کی معاشی اور دوسری حاجتوں کو پورا کرنے کیلئے درکار ہو۔ در عمار میں ہے:

(ویحوز تأخیر الفوائد) وإن وجبت على الفور (لعندر

السعى على العيال وفي الحوائج على الأصح (ص ٥٣٣ ج ١)

چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضاۓ پڑھنے میں تاخیر جائز ہے، اگرچہ ان کا وجوب علی الفور ہوتا ہے، مگر عیال کیلئے معاش کے انتظام اور دوسری حاجتوں کے عذر کی وجہ سے تاخیر کی جاسکتی ہے۔

چنانچہ علامہ شامی لکھتے ہیں:

فیسعي ویقضی ما قدر بعد فراغه، ثم وثم الی أن تم  
لہذا ایسا شخص اپنے کام کرتا رہے اور فارغ ہونے کے بعد جتنی  
نمازوں پڑھ سکے، قضا کرتا رہے، یہاں تک کہ تمام نمازوں پوری  
ہو جائیں۔ (الیضا)

بعض علماء نے مزید آسانی کیلئے یہ طریقہ بتایا ہے کہ انسان روزانہ ہر فرض نماز کے ساتھ اسی وقت کی ایک قضا نماز پڑھ لیا کرے، اس طرح ایک دن میں پانچ نمازوں ادا ہو جائیگی، البتہ جب موقع ملے اس سے زیادہ بھی پڑھتا رہے وہ فرماتے ہیں:

و فوره مع كل فرض فرض، إذا لم يحب في اليوم أداء  
أكثر من خمس، فكذا القضاء، فإن زاد أو جمع الخمس  
فحسن۔

(البحر الرعاع لاحمد بن الحرنضی ص ١٧٣)

ج ۱ طبع صنعت

اور قضا نمازوں کی فوری ادائیگی کا طریقہ یہ ہے کہ ہر فرض کے ساتھ ایک فرض پڑھا جائے، کیونکہ ایک دن میں پانچ سے زیادہ نمازوں اداء میں ضروری نہیں تو قضاۓ کو بھی اس پر قیاس کر لیا جائے، لیکن اگر کوئی زیادہ نمازوں پڑھنے یا پانچ نمازوں اکٹھی پڑھ لے تو اچھا ہے۔

البتہ قضاۓ پڑھنے میں نیت کا خیال رکھا جائے، یعنی واضح طور پر قضاۓ کی نیت کی

جائے، مثلاً مجرم کی قضا پڑھ رہے ہیں تو یہ نیت کریں کہ میرے ذمے مجرم کی جوب سے پہلی نمازوں واجب ہے، اسکی قضا پڑھ رہا ہوں۔

### نمازوں کا فدیہ

قرآن کریم میں روزوں کا فدیہ بیان فرمایا گیا ہے، یعنی جو لوگ روزے رکھنے کی بالکل طاقت نہ رکھتے ہوں، نہ آئندہ اسکی طاقت پیدا ہونے کی امید ہو، ان کیلئے قرآن کریم نے حکم دیا ہے کہ وہ ایک روزے کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلائیں۔ لیکن نماز کیلئے قرآن کریم یا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت میں ایسا کوئی حکم مذکور نہیں ہے۔ البته امام محمدؐ نے فرمایا ہے کہ جس شخص کی نمازوں قضا ہو گئی ہوں اور وہ انہیں ادا نہ کر پا رہا ہو، اسے چاہئے کہ وہ یہ وصیت کر دے کہ اگر میں یہ نمازوں ادا کر دیا جائے، اور اسی حالت میں میرا انتقال ہو گیا تو میرے ترکے سے ان نمازوں کا فدیہ ادا کر دیا جائے، اور وہ فدیہ بھی روزے کے فدیہ کے حساب سے، یعنی ایک نماز کا فدیہ ایک مسکین کا کھانا (یا پونے و دوسرے گندم یا اسکی قیمت کا صدقہ) ادا کیا جائے۔ امام محمدؐ نے یہ حکم احتیاط کے طور پر دیا ہے، اور کہا ہے کہ اگر چہ نمازوں کے فدیہ کا ذکر قرآن و سنت میں نہیں ہے مگر روزے پر قیاس کر کے یہ حکم نکالا گیا ہے، لہذا امید ہے کہ انشاء اللہ اس طرح انسان کی ذمہ داری پوری ہو جائیگی۔ (دیکھئے روکھارص ۵۳۱ ج ۱)

لیکن یاد رہے کہ یہ وصیت ترکے کے ایک تہائی حصے تک نافذ ہو گی یعنی اگر روزوں یا نمازوں کا کل فدیہ اس کے گل مال کا ایک تہائی یا اس سے کم ہو تب تو ورثاء کے ذمے واجب ہو گا کہ وہ فدیہ ادا کریں، اگر فدیہ کی مقدار ایک تہائی سے بڑھ گئی تو زائد مقدار میں وصیت پُر عمل کرنا ورثاء کے ذمے لازم نہیں ہو گا۔

اسی طرح اگر کسی شخص نے روزے یا نمازوں کے فدیہ کی وصیت نہ کی تو ورثاء کے ذمے ضروری نہیں ہے کہ وہ یہ فدیہ ادا کریں۔ البته عاقل و بالغ ورثاء اپنے حصے میں سے رضا

کارانہ طور پر فدیہ ادا کر دیں تو یہ ان کا احسان ہو گا، اور اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ انشاء اللہ مرحوم کو معاف فرمادیں گے۔

## خلاصہ

یہ ہے کہ انسان سے جو نمازوں چھوٹ گئی ہوں ان کی قضاۓ اسکے ذمہ لازم ہے، صرف توبہ کر لینے سے وہ معاف نہیں ہوتیں، خواہ کتنی زیادہ ہوں۔ البتہ وہ اگر روزانہ پانچ نمازوں کی قضا کرنا شروع کر دے اور جب زیادہ پڑھنے کا موقع ملے زیادہ بھی پڑھنے اور ساتھی یہ دعیت بھی کر دے کہ جو نمازوں میں اپنی زندگی میں ادا نہ کر سکوں ان کا فدیہ میرے ترکے سے ادا کیا جائے، تو امید ہے کہ انشاء اللہ اس کا یہ عمل اللہ تعالیٰ قبول فرمائے اسکی کوتاہی کو معاف فرمادیں گے۔ قضاۓ عمری کا صحیح طریقہ یہ ہے۔ اور یہ کہنا کہ قضاۓ عمری پڑھنے کی کوئی ضرورت نہیں، صرف توبہ کافی ہے، مگر اسی کی بات ہے، اور جو شخص نماز جیسے بنیادی فریضے میں مخفی اپنی رائے سے کسی دلیل کے بغیر اس قسم کی مگر اہانہ بات کی تلقین اور اس پر اصرار کرے اُس کے درس پر ہرگز پر اعتماد نہیں کیا جا سکتا۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم

بندہ محمد تقیٰ عثمانی عفی عن

دارالاکفاء دارالعلوم کراچی

۱۳۲۲ھ

# جیلوں، چھاؤنیوں اور ایئر پورٹ

پر نماز جمعہ

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مظلہ

ضبط و ترتیب  
محمد عبداللہ میمن

میمن اسلامک پبلیشورز

وَاللَّهُمَّ إِنِّي أَنْصَرُ مَنْ  
أَنْتَ مَوْلَاهُ وَأَنْتَ مَوْلَاهُ

# جیلوں، چھاؤنیوں اور ائمپورٹ پر

## نماز جمعہ

میں نے اپنے میکن کے سفرنامے میں جو البلاغ کے ریج الٹانی ۱۳۲۲ھ کے شمارے میں شائع ہوا ہے، بر سنبھل تذکرہ دی، ائمپورٹ پر نماز جمعہ ادا کرنے کا ذکر کیا تھا، اور ساتھ ہی یہ لکھا تھا کہ ”اذن عام“ کی جو شرط فقہاء کرام نے صحت جمع کیلئے ضروری قرار دی ہے، اسکا صحیح مطلب یہ ہے کہ جس بڑے علاقے میں نماز ادا کی جا رہی ہے، وہاں کے لوگوں کو جماعت میں شرکت کی عام اجازت ہو، خواہ اس بڑے علاقے میں باہر کے لوگوں کو انتظامی یاد فارمی اسباب کی بنا پر داخلے کی عام اجازت نہ ہو۔

اس سفرنامے کے شائع ہونے کے بعد بعض حضرات نے مجھے خط میں لکھا کہ اس مسئلے کی تفصیلی وضاحت شائع ہونی چاہئے۔ میں نے کئی سال پہلے ایک فتوی اس موضوع پر لکھا تھا جو، بھی تک شائع نہیں ہوا۔ اس موقع پر مناسب معلوم ہوا کہ کچھ ترمیم و اضافہ کے ساتھ اسے شائع کر دیا جائے۔ چنانچہ ذیل میں وہ فتوی شائع کیا جا رہا ہے۔ یہ بات واضح رہی چاہئے کہ اس فتوے کا اطلاق صرف ایسے ائمپورٹ پر ہو سکتا ہے جو شہر کے اندر رواج ہو اور اتنا بڑا ائمپورٹ ہو جس میں افراد کی ایک بڑی جماعت ہر وقت موجود رہتی ہو۔ دی، کا ائمپورٹ ایسا ہی ہے۔

## سوال

کیا فرماتے ہیں علماء دین اس مسئلے میں کہ جیل خانوں میں قیدی

نماز جمعہ ادا کر سکتے ہیں یا نہیں؟ اس مسئلے میں متفاہد باتیں سامنے آئی ہیں، اس لئے مسئلے کی تفصیلی وضاحت مطلوب ہے۔ بینواو توجروا۔

## الجواب

جیل میں جمعہ کے جواز اور عدم جواز کے بارے میں فقہاء مقدمین کی کتابوں میں کوئی صریح جزئیہ مذکور نہیں، اسی بناء پر اس مسئلے میں علماء عصر کے فوئے بھی مختلف رہے۔ اصل اشكال کی وجہ یہ ہے کہ فقہاء حنفیہ نے جمعہ کے جواز کی شرائط میں اذن عام کو بھی ذکر فرمایا ہے، اور چونکہ ”جیل“ میں داخلے کا اذن عام نہیں ہوتا، اس لئے بظاہر یوں معلوم ہوتا ہے کہ وہاں جمعہ جائز نہیں۔..... ہمارے زمانے میں یہ مسئلہ صرف جیل کا نہیں، بلکہ ان تمام فوجی چھاؤں، صنعتی آبادیوں اور ایسر پورٹوں کا بھی ہے جہاں عام لوگوں کو داخل کی اجازت نہیں ہوتی، اس لئے یہ تحقیق ضروری ہے کہ ”اذن عام“ کی شرط کس درجے کی ہے؟ اور اس کا مفہوم کیا ہے؟

بعض حضرات کا خیال یہ ہے کہ ”اذن عام“ کی شرط اس وقت تھی جب پورے شہر میں جمعہ ایک ہی جگہ ہوتا تھا، اور اس کا مقصد یہ تھا کہ کسی کا جمعہ فوت نہ ہو، لیکن جب ایک شہر میں کئی جگہ جمعہ پڑھنے کا جواز ثابت ہوا، اور عملاً متعدد جگہوں پر جمعہ ہونے لگا تو اب چونکہ اس بات کا اندازہ نہیں رہا کہ ”اذن عام“ کی عدم موجودگی کی وجہ سے کسی کا جمعہ فوت ہو جائے گا۔ اس لئے اب یہ شرط باقی نہیں رہی۔ یہ حضرات دلیل میں علامہ شاہی رحمۃ اللہ علیہ کی مندرجہ ذیل عبارت پیش کرتے ہیں:-

وَكَذَا السُّطَّانُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَصْلِي بِحَشْمَهُ فِي دَارِهِ، فَانْ فَتَحَ بَابَهُ وَأَذْنَنَ لِلنَّاسِ إِذْنًا عَامًا، جَازَ صَلَاتَهُ، شَهَدَتْهَا الْعَامَةُ أُولًا، وَإِنْ لَمْ يَفْتَحْ أَبْوَابَ الدَّارِ وَأَغْلَقْ أَبْوَابَ

وأجلس البوابين ليمنع عن الدخول، لم تجز، لأن اشتراط السلطان لتجز تفويتها على الناس، وذا لا يحصل إلا بالا ذن العام ۱۵ هـ قلت: وينبغي أن يكون محل الزراع ما إذا كانت لا تقام إلا في محل واحد، أما لو تعددت فلا، لأنه لا يتحقق التفويت، كا أفاده التعليل، تأمل۔ (شامی ج ۲ ص ۱۵۲)

لیکن اس پر یہ اہکال ہوتا ہے کہ اگر "اذن عام" کی شرط کی وجہ سے صرف تفویت جمہ کا خوف ہو تو جس شہر میں متعدد مقامات پر جمعہ ہوتا ہو وہاں اگر کوئی شخص اپنے ذاتی گھر میں دروازہ بند کر کے جمہ کی جماعت کر لے تو وہ بھی جائز ہوتا چاہے..... اور یہ کہ جب سے تعدد جمہ کا رواج ہوا ہے اس وقت سے "اذن عام" کی شرط کو کتب فقہ سے بالکل خارج ہو جانا چاہئے تھا..... یا اگر یہ شرط نہ کوہ ہوئی تو ساتھ ہی یہ تصریح بھی ذکر نہیں چاہئے تھی کہ اب یہ شرط واجب لعمل نہیں..... حالانکہ فقہاء تعدد جمہ کے رواج کے باوجود اس شرط کو ذکر کرتے چلے آرہے ہیں۔

یہ اہکال خاص قوی ہے لیکن کتب فقہ کی مراجعت کے بعد جو صورت حال نظر آتی ہے وہ مندرجہ ذیل ہے۔

(۱) ..... اذن عام کی شرط ظاہر الروایة میں موجود نہیں۔ چنانچہ علامہ کاسانی تحریر

فرماتے ہیں:

وذكر في النواذر شرطاً آخر لم يذكره في ظاهر الرواية،  
وهو اداء الجمعة بطريق الاشتهر، حتى أن أميراً لو جمع  
جيشه في الحصن وأغلق الأبواب وصلى بهم الجمعة  
لأنه حرم لهم۔ (بدائع الصنائع ج ۱ ص ۲۷۹)

چنانچہ صاحب ہدایہ نے بھی اذن عام کی "شرط" ذکر نہیں فرمائی، اسی طرح متعدد فقہاء نے اس شرط کو ذکر نہیں کیا، جن میں شیخ الائمه شریف رحمة اللہ علیہ کے استاذ علامہ سعدی رحمة اللہ علیہ بھی داخل ہیں۔ (ملفوظہ: السنف فی الفتاوی ج ۱ ص ۹۰)

(۲) ..... نوادر کی اس روایت کے مطابق فقہاء مخالفین نے یہ شرط اپنی کتابوں میں ذکر فرمائی ہے، لیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ”اذن عام“ کے مفہوم میں فقہاء کرام کا کچھ اختلاف رہا ہے، بعض حضرات نے تو اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ ہر وہ شخص جس پر جماعت ہو اسے اس مقام پر آنے کی اجازت ضروری ہے، چنانچہ علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ برجندی وغیرہ سے نقل کرتے ہیں:-

”ای ان یادن للناس إذنا عاماً بان لا يمنع احداً من  
تصح منه الجمعة عن دخول الموضع الذي تصلّى،  
وهذا مراد من فسر الإذن العام بالاشتهر“۔ (شامی  
ج ۲ ص ۱۵۱)

دوسری طرف بعض حضرات فقہاء کے کلام سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ”اذن عام“ کیلئے یہ بات کافی ہے کہ جس آبادی میں جمہ پڑھا جا رہا ہے اس آبادی کے لوگوں کو وہاں آنے کی پوری اجازت ہو، خواہ باہر کے لوگوں کو آنے کی اجازت نہ ہو، چنانچہ علامہ بحر العلوم رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں۔

”وَفِي فَتْحِ الْقَدِيرِ: إِنْ أَغْلَقْتَ بَابَ الْمَدِينَةِ لَمْ يَحْزُ، وَفِيهِ  
تَأْمَلُ، فَإِنَّهُ لَا يَبْنَا فِي الْإِذْنِ الْعَامِ لِمَنْ فِي الْبَلْدِ، وَأَمَا مَنْ  
فِي خَارِجِ الْبَلْدِ فَالظَّاهِرُ أَنَّهُمْ لَا يَحْبِبُونَ لِإِقَامَةِ  
الْجُمُعَةِ، بَلْ رَبَّمَا يَحْبِبُونَ لِلشَّرِّ وَالْفَسَادِ“۔ (رسائل  
الارکان، ص ۱۱۵)

نیز ”در مختار“ میں کہا گیا ہے کہ:-

فلا يضرَّ علىَ بَابِ الْقَلْعَةِ لَعْدُ اولِعَادَةِ قَدِيمَةِ، لَأَنَّ  
”الْإِذْنَ الْعَامَ“ مَقْدُرٌ لِأَهْلِهِ، وَعَلَقَهُ لَمْنَعِ الْعَدُوِّ لَا  
الْمُصْلَى، نَعَمْ: لَوْلَمْ يَغْلُقْ لِكَانَ أَحْسَنْ، كَمَا فِي مَحْمَعِ  
الْأَنْهَرِ“۔ (الدر المختار ص ۱۵۲ ج ۲)

”محمَّع الانهار“ میں ہے:

”وما يقع في بعض القلاع من غلق أبوابه خوفاً من الأعداء، أو كانت له عادة قديمة عند حضور الرؤت فلا يأس به، لأن ”الإذن العام“ مقدر لأهله، ولكن لو لم يكن لكان أحسن، كما في شرح عيون المذاهب…… وفي البحر والمنع خلافه، لكن ما قدرناه أولى، لأن الإذن العام يحصل بفتح باب الجامع، وعدم المنع، ولا مدخل في غلق باب القلعة وفتحه، ولأن غلق بابها لمنع العدو، لا لمنع غيره تدبر. (مجمع الأنهر، ج ١ ص ٢٤٦، بيروت)

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جن حضرات فقہاء کرام نے ”اذن عام“ کی شرط کو تقویت جمع کے خوف پر مبنی قرار دیا ہے ان کی مراد یہ ہے کہ ”اذن عام“ کا پہلا عام مفہوم اس علت کے ساتھ معمول تھا جو تعدد جمع کی صورت میں باقی نہیں رہا۔۔۔۔۔ لیکن دوسرا مفہوم اب بھی باقی ہے، کیونکہ وہ اس علت پر مبنی نہیں تھا، بلکہ بقول صاحب بداع ”إذا ثُرُدَتْ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ“ ائمَّةُ کے اشارہ پر مبنی تھا، چنانچہ علامہ شریعتی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں:-

”قلت: اطلعت على رسالة للعلامة ابن الشحنة، وقد قال فيها بعدم صحة الجمعة في قلعة القاهرة، لأنها تغلق وقت صلاة الجمعة، وليس مصرًا على حدتها. وأقول في المنع نظر ظاهر، لأن وجه القول بعدم صحة صلاة الإمام بقفله قصره اختصاصه بها دون العامة، وعلة مفقودة في هذه القضية، فإن القلعة وان قفلت لم يختص العاكم فيها بال الجمعة، لأن عند باب القلعة عدة جوامع في كل منها خطبة لا يفوت من منع من دخول القلعة الجمعة، بل لو بقيت القلعة مفتوحة لا يدغب في طلوعها لل الجمعة، لوجودها فيما هو أسهل من التكلف“

بالصعود لها، وفي كل محله من المسر عدة من الخطيب، فلا وجه لمنع صحة الجمعة بالقلعة عند قفلها۔” (مرانى الفلاح مع الطهطاوى ص ۲۷۸ قديمى كتب خانه)

اگرچہ علامہ طھطاوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے تحت علامہ شریبلی رحمۃ اللہ علیہ کی اس بات پر اعتراض فرمایا ہے، لیکن علامہ شریبلی رحمۃ اللہ علیہ کا مقصد بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ تعدد جمع کی صورت میں ”اذن عام“ کا وہ عام مفہوم لینے کی ضرورت نہیں جس کے تحت ہر وہ شخص جس پر جمعہ واجب ہو، اس کو وہاں آنے کی اجازت ہو، بلکہ اگر کوئی ایسی آبادی موجود ہو، جس میں گھروں کی یا رہنے والوں کی قابل لحاظ تعداد موجود ہو، اور اس آبادی کے تمام لوگوں کو وہاں جمعہ کیلئے آئنکی اجازت ہو تو یہ بات ”اذن عام“ کے تحقق کیلئے کافی ہے، بشرطیکہ اس آبادی کے باہر کے لوگوں کو آنے سے ممانعت کرنے کی وجہ نماز سے روکنا نہ ہو، بلکہ کسی دفائی یا انتظامی وجہ سے محروم داخلے سے روکنا ہو۔

اگر علامہ شریبلی رحمۃ اللہ علیہ کی مذکورہ بالاعبارت کا یہ مفہوم لیا جائے تو اس پر وہ اعتراض واردنہیں ہو گا جو علامہ طھطاوی رحمۃ اللہ علیہ نے وارد فرمایا ہے۔

اس تفصیل سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ تعدد جمعہ کی صورت میں ”اذن عام“ کی شرط فقہاء حنفیہ کے نزدیک بالکلیہ ختم تو نہیں ہوئی، بلکہ اس کا مفہوم یہ ہوا کہ جس آبادی میں (نہ کہ کسی انفرادی گھر میں) جمعہ پڑھا جا رہا ہے، اس آبادی کے لوگوں کو وہاں آنے کی اجازت ہو، اگر آبادی سے باہر کے لوگوں کو دفاع یا انتظام کے پیش نظر اس آبادی میں داخلے سے روکا گیا ہو تو یہ ”اذن عام“ کے منانی نہیں، بشرطیکہ روکنے کا اصل محرك نماز سے روکنا نہ ہو، بلکہ کوئی دفائی یا انتظامی ضرورت ہو، اور اس آبادی سے باہر کے لوگ اس پابندی کی بنا پر جمعہ سے محروم نہ ہوتے ہوں۔

اس پر صرف ایک اشکال باقی رہتا ہے، وہ یہ کہ فقہاء کرام نے یہ مسئلہ ذکر کیا ہے کہ مسجین کیلئے جمع کے دن اپنی علیحدہ ظہر کی جماعت کرنا مکروہ ہے (ہدایۃ اللہ علیہ من فتح القدیر ص ۳۵ ج ۲) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مسجین کیلئے جمعہ جائز نہیں، ورنہ ان کو ظہر کی جماعت کی حاجت ہی نہ ہوتی۔

لیکن اس کا جواب یہ دیا جاسکتا ہے کہ علامہ شاہی اور علامہ شریبلی رحمہما اللہ کی عبارتوں کی روشنی میں یہ حکم اس دور کا ہے جب جمعہ ایک ہی جگہ سلطان کی قیادت میں ہوتا تھا، اور سلطان کی طرف سے دوسری جگہ اقامت جمعہ کی اجازت نہیں ہوتی تھی ..... اس کے علاوہ قید خانے بھی مختلف موقعتوں کے ہوتے تھے ممکن ہے کہ اس سے مراد وہ قید خانہ ہو جو کسی ایک ہی گھر یا ایک ہی احاطے پر مشتمل ہو، اور اس پر کسی مستقل آبادی کا اطلاق نہ ہو سکتا ہو۔

ایک اور اشکال یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ”بدائع“ میں یہ مسئلہ لکھا ہے کہ

”السلطان اذا صلی فی فهندۃ والقوم مع، امراء  
السلطان فی المسجد الجامع قال: ان فتح باب داره  
وأذن للعامة بالدخول فی فهندۃ جاز، و تكون الصلاۃ  
فی موضعین ولو لم یأذن للعامة وصلی مع جیشه لا  
تحوز صلاۃ السلطان، وجوز صلاۃ العامة۔ (بدائع  
الصناعع ج ۱ ص ۲۶۹)

یہ مسئلہ تعدد جمعہ ہی کی صورت میں مفروض ہے، اس کے باوجود سلطان کے ”اذن عام“ نہ دینے کی صورت میں نماز جمعہ کو غیر منعقد قرار دیا گیا ہے۔ لیکن بظاہر اس صورت سے مراد یہ ہے کہ سلطان اپنے محل میں صرف اپنے لکھریوں اور سپاہیوں کے ساتھ نماز پڑھ لے اور باقی لوگوں کو وہاں آنے کی اجازت نہ ہو، چنانچہ مذکورہ عبارت میں ان فتح باب دارہ الخ کا لفظ اس پر و لات کر رہا ہے، لہذا یہاں ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ سلطان کا محل اس کی اپنی انفرادی جگہ ہے اور یچھے گذر چکا ہے کہ انفرادی مقامات پر اس وقت تک جمعہ جائز نہیں ہوتا جب تک اسے عام لوگوں کیلئے کھول نہ دیا گیا ہو۔ لیکن اگر کوئی اسکی آبادی ہے جس میں معتدله لوگ رہتے ہیں تو اس کو اس جزئیہ پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ:-

(۱) اگر کسی شہر میں جمعہ کی اجازت حاکم کی طرف سے صرف ایک جگہ پڑھنے کی ہو تو جمعہ کی صحت کیلئے ضروری ہے کہ ہر وہ شخص جس پر جمعہ فرض ہے، اس کو وہاں آ کر جمعہ

پڑھنے کی عام اجازت ہو، اسی عام اجازت کے بغیر جمعہ سمجھ نہیں ہو گا۔

(۲) اسی طرح ارکسی کا کوئی انفرادی گھر، محل یا دوکان ہو تو اس میں بھی جمعہ پڑھنا اُس وقت تک جائز نہ ہو گا جب تک اس گھر، محل یا دوکان میں عام لوگوں کو آنے کی اجازت نہ دیدی گئی ہو، خواہ شہر میں دوسری جگہ بھی جمعہ ہوتا ہو۔

(۳) اگر کوئی آبادی اسی ہے جس میں معتدلب لوگ رہتے ہیں اور وہ شہر کے اندر بھی ہے، لیکن دفائی، انتظامی یا حفاظتی وجہ سے اُس آبادی میں ہر شخص کو آنے کی اجازت نہیں ہے، پلکہ وہاں کا داخلہ ان وجوہ کی بنا پر کچھ خاص قواعد کا پابند ہے تو اس آبادی کے کسی حصے میں ایسی جگہ جمعہ پڑھنا جائز ہے جہاں اُس آبادی کے افراد کو آ کر جمعہ پڑھنے کی اجازت ہو۔ مثلاً بڑی بیل، فوبی چھاؤنی، بڑی فیکریاں ایسے بڑے ایئر پورٹ جو شہر کے اندر ہوں اور ان میں سینکڑوں لوگ ہر وقت موجود ہوں لیکن ان میں داخلہ کی اجازت مخصوص قواعد کی پابند ہو تو ان تمام جگہوں پر جمعہ جائز ہو گا، بشرطیکہ وہ شہر میں واقع ہو اور بڑی فیکری، ایئر پورٹ یا ریلوے اسٹیشن کے تمام افراد کو نماز کی جگہ آ کر نماز جمعہ پڑھنے کی کھلی اجازت ہو۔

واللہ بحاجۃِ عالم

# پرده اور اس کی شرعی حدود

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہ

ضبط و ترتیب  
محمد عبد اللہ میمن

میمن اسلامک پبلیشرز

الله  
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## پرده اور اس کی شرعی حدود

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ  
وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ  
وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ -

أَمَّا بَعْدُ!

اج کے دور میں خواتین کے پرده کا مسئلہ بہت اہمیت اختیار کر گیا ہے جس پر طویل گفتگو اور بحث ہوتی رہتی ہے، لہذا اس مسئلہ کا جو خلاصہ اور لپٹ لیا ب ہے وہ یہاں پیش کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے۔ واللہ تعالیٰ ہو الموفق والمعین۔

ہمارے اس دور میں عورت کے پرده اور بے پرده کی پرے شمار کتابیں لکھی جا چکی ہیں، اس موضوع پر لکھی جانے والی تمام کتابوں میں سب سے بہترین رسالہ وہ ہے جو میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے عربی زبان میں لکھا ہے جو ”تفصیل الخطاب فی تفسیر آیات الحجاب“ کے نام سے ”احکام القرآن“ جلد ثالث کا جز بن کر شائع

ہو چکا ہے، اس رسالے میں حضرت والد صاحبؒ نے اس موضوع کی تمام آیات اور احادیث کو جمع فرمادیا ہے اور پردے کی حدود اور اس کی کیفیت کے بارے میں فقهاء کے مذاہب اور مفسرین کے اقوال کو بھی بیان فرمایا ہے۔

### شرعی پردے کے تین درجے

اس رسالہ میں طویل بحث کے بعد جس نتیجے پر پہنچے ہیں، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ”شرعی پردہ“ جس کا قرآن و سنت میں حکم دیا گیا ہے، اس کے تین درجے ہیں (اعلیٰ درجہ، متوسط درجہ اور ادنیٰ درجہ) اور ہر درجہ پردے اور ستر کے لحاظ سے دوسرے سے بلند اور اعلیٰ ہے اور فوقيت رکھتا ہے اور یہ تمام درجات قرآن و حدیث سے ثابت ہیں اور ان میں سے کوئی درجہ منسوخ نہیں ہوا۔ البتہ مختلف حالات میں خواتین کی طرف مختلف درجات کا حکم متوجہ ہوتا رہتا ہے، وہ تین درجے مندرجہ ذیل ہیں۔

### پہلا درجہ

خواتین کا اپنے جسم کو گھر کی چار دیواری یا پردے اور ھودج وغیرہ میں اس طرح چھپانا کہ ان کی ذات اور ان کے لباس اور ان کی ظاہری اور چھپی زینت کا کوئی حصہ اور ان کے جسم کا کوئی حصہ چہرہ اور ھتھیلیاں وغیرہ کسی اجنبی مرد کو نظر نہ آئے۔

## دوسرادرجه

خواتین کا برقع یا چادر کے ذریعہ اس طرح پرده کرنا کہ چہرہ، ھتھیلیاں اور پورے جسم کا کوئی حصہ اور زینت کا لباس نظر نہ آئے بلکہ عورت کا پورا جسم سر سے لے کر پاؤں تک ڈھکا ہوا نظر آئے۔

## تیسرا درجه

خواتین کا چادر وغیرہ سے اس طرح پرده کرنا کہ اس کا چہرہ، ھتھیلیاں اور اس کے قدم کھلے ہوئے ہوں۔

## پہلا درجہ اصل ہے اور اس کا ثبوت

خواتین کے پردے میں اصل تو پہلا درجہ ہے۔ وہ یہ کہ عورت اپنے گھر کے اندر رہے اور بلا ضرورت گھر سے باہر نہ نکلے (ضرورتوں کا بیان انشاء اللہ آگے آجائے گا) اس کی دلیل قرآن کریم کی آیت ہے کہ:

وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ (سورة الحزاب: ۳۳)

ظاہر ہے کہ یہ حکم ازواج مطہرات کے لئے خاص نہیں ہے، اس لئے کہ اس آیت سے پہلے اور اس آیت کے بعد جو احکام ہیں مادہ بالاجماع امہات المؤمنین کے ساتھ خاص نہیں ہیں۔ دوسری جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَسُئَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ

(سورة الاحزاب: ۵۳)

## حجاجب -

یعنی جب تم از واج مطہرات سے کوئی چیز مانگو تو پردے کے پیچھے سے مانگو۔  
یہ آیت حضرت زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ولیہ کے موقع پر نازل ہوئی اور  
اسی وقت ان کے اور دوسرے مردوں کے درمیان ایک پردہ ڈال دیا گیا۔

اسی طرح مندرجہ ذیل احادیث بھی اس پر دلالت کرتی ہیں:

(۱) - عن ابن مسعود رضي الله عنه ان

رسول الله صلی الله علیہ وسلم قال: المرأة

عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان -

آخرجه الترمذى، وقال: حديث حسن

صحیح غریب -

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: عورت چھپانے کی چیز ہے، جب وہ باہر نکلتی ہے تو شیطان اس کی تاک جھانک میں لگ جاتا ہے۔

ابن خزیمہ اور ابن حبان بھی اپنی صحیحین میں یہ حدیث لائے ہیں  
اور ان میں یہ اضافہ بھی ہے کہ:

وأقرب ماتكون من وجه ربها وهي في قعر بيتها -

یعنی عورت جب تک اپنے گھر کے اندر ہوتی ہے اپنے رب سے زیادہ قریب  
ہوتی ہے۔ دیکھئے: (الترغیب للمنذری ج ۱ ص ۱۳۶)

(۲) - عن جابر رضى الله عنه قال: قال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان المرأة  
تقبل في صورة شيطان وتدبر في صورة  
شيطان. (مسلم: ج ۱: ۱۲۹)

حضرت جابر رضي الله تعالى عنه فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا کہ عورت شیطان کی صورت میں سامنے آتی ہے اور شیطان کی  
صورت میں واپس جاتی ہے۔

(۳) عن عائشة رضى الله تعالى عنها قالت:  
خرجت سودة رضى الله تعالى عنها بعد  
ما ضرب عليها الحجاب لتقضى حاجتها  
و كانت امرأة جسمية تفرع النساء جسما  
لا تخفي على من يعرفها فرأها عمر بن  
الخطاب رضى الله عنه فقال: يا سودة!  
والله ما تخفين علينا فانظري كيف تخرجين  
قالت فانكشفت راجعة و رسول الله صلى  
الله عليه وسلم في بيتي و انه ليتعشى وفي  
يده عرق فدخلت فقالت: يا رسول الله  
إني خرجت فقال لي عمر كذا وكذا قالت:

فأوحى ثم رفع عنه وأن العرق في يده  
ما وضعته فقال: إنه قد أذن لكن أن تخرج  
لجاجشكن.

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے، فرماتی ہیں کہ پرده کے احکام نازل ہو جانے کے بعد حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا قضاۓ حاجت کے لئے گھر سے باہر نکلیں، چونکہ حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا حیسم تھیں اور عام خواتین کے مقابلے میں دراز قد تھیں، اس لئے جو لوگ آپ کو پہچانتے تھے اس سے آپ مخفی نہیں رہ سکتی تھیں، چنانچہ جب آپ باہر نکلیں تو حضرت عمر ابن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے آپ کو دیکھا اور فرمایا کہ اے سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا! اللہ کی قسم، تم ہم پر مخفی نہیں رہ سکتیں، لہذا سوچ لوتم کیسے نکلو گی۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے یہ الفاظ سن کر واپس لوٹیں، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت میرے گھر میں تھے اور اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم شام کا کھانا تناول فرماتے ہے تھے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں گوشت والی ہڈی تھی، حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا گھر میں داخل ہوئیں اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم امیں گھر سے نکلی تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مجھے ایسا ایسا کہا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر وحی نازل ہوئی شروع ہو گئی، پھر وحی کا سلسلہ بند ہو گیا اور وہ ہڈی اب تک حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم

کے ہاتھ میں تھی اور آپ ﷺ نے اس کو ابھی تک نہیں رکھا تھا۔ پھر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم سب عورتوں کو حاجت کے لئے گروں .. باہر نکلنے کی اجازت دیدی گئی ہے۔

(صحیح مسلم، کتاب السلام، باب اباحت الخروج للنساء لقضاء حاجة انسان)

اس حدیث کے یہ الفاظ کہ:

قد أذنَ لِكُنَّ أَنْ تَخْرُجَنَ لِحَاجَتِكُنَّ -

اس پر دلالت کر رہے ہیں کہ خواتین کے لئے گھر سے باہر نکلنے کی اجازت ”حاجت“ کے ساتھ محدود ہے، حاجت کے علاوہ خواتین اپنے گروں میں ہی رہیں۔

(۳) - عن ابن مسعود رضي الله عنه أن  
رسول الله صلی الله علیہ وسلم قال: صلاة  
المرأة في بيته أفضـل من صلاةـ تـها في  
حـجرـتها وصـلاـتـها في مـخدـعـها أـفـضـلـ من  
صـلاـتـها في بيـتها -

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: عورت کا اپنے گھر کی اندر و فی کوھڑی میں نماز پڑھنا گھر کے اندر نماز پڑھنے سے افضل ہے اور اندر وون گھر میں نماز پڑھنا صحن میں نماز پڑھنے سے افضل ہے۔

(آخرجه أبو داود وأخرجه الحاكم في المستدرك عن أم سلمة كمافي  
كتنز العمال ۸: ۲۵۹، وأخرجه ابن خزيمة في صحیحه كمافي الترغیب

(۵) - عن أم حميد امرأة أبي حميد الساعدي أنها جاءت النبي صلی اللہ علیہ وسلم فقالت: يا رسول اللہ ﷺ! إنی أحب الصلاة معک، قال: علمت أنک تحبین الصلاة معی وصلاتک فی بیتك خیرلک من صلاتک فی حجرتك و صلاتک فی حجرتك خیر من صلاتک فی دارک و صلاتک فی دارک خیرلک من صلاتک فی مسجد قومک وصلاتک فی مسجد قومک خیرلک من صلاتک فی مسجدی قال: فأمرت فبنتی لها مسجد فی أقصی شئی من بیتها و أظلم فکانت تصلی فیه حتی لقيت اللہ عز و جل -

حضرت ام حميد ساعدیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ وہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں چاہتی ہوں کہ آپ کے ساتھ (جماعت سے مسجد میں) نماز ادا کرو، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: میں جانتا ہوں کہ تمہیں میرے ساتھ (میرے پیچے جماعت کے ساتھ) نماز پڑھنے کی بڑی چاہت ہے، مگر تمہاری نماز جو تم اپنے گھر کے اندر ونی حصہ میں پڑھو، اس نماز

سے افضل ہے جو تم گھر کے بیرونی دالان میں پڑھو، اور دالان میں تمہارا نماز پڑھنا اس سے بہتر ہے کہ تم اپنے گھر کے صحن میں پڑھو، اور اپنے گھر کے صحن میں تمہارا نماز پڑھنا اس سے بہتر ہے کہ تم اپنے قبیلہ کی مسجد میں (جو کہ تمہارے گھر سے قریب ہو) نماز پڑھو، اور اپنے قبیلہ کی مسجد میں تمہارا نماز پڑھنا اس سے بہتر ہے کہ تم میری مسجد میں آ کر نماز پڑھو۔ آپ ﷺ کا یہ فرمان سن کر حضرت ام حمید ساعدیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اپنے گھر کے اندر ورنی اور تاریک ہتھے میں نماز کی جگہ بنوائی اور پھر موت تک اسی جگہ نماز پڑھتی رہیں۔

(آخر جهـ أـحمدـ فـيـ مـسـنـدـهـ ۲: ۳۷۱، وـنـسـبـهـ اـبـنـ حـجـرـ فـيـ الـاـصـابـةـ مـنـ هـذـاـ الطـرـيقـ هـلـیـ اـبـنـ اـبـیـ خـیـشـمـةـ، وـهـذـاـ اـسـنـادـ صـحـیـحـ، وـنـقـلـ الشـوـگـانـیـ فـیـ نـیـلـ الـاوـطـارـ ۳: ۲۱، اـعـنـ اـبـنـ حـجـرـ أـنـهـ قـالـ: اـسـنـادـهـ حـسـنـ، وـذـکـرـهـ الـمـنـذـرـیـ فـیـ التـرـغـیـبـ ۱: ۱۳۵ـ. وـقـالـ: رـوـاـهـ أـحـمـدـ وـ اـبـنـ خـزـیـمـةـ وـ اـبـنـ حـبـانـ فـیـ صـحـیـحـیـهـمـاـ)

(۶) - عن ابـنـ عمرـ رـضـیـ اللـہـ تـعـالـیـ عـنـهـ  
مـرـفـوـعـاـ: لـیـسـ لـنـسـاءـ نـصـیـبـ فـیـ الـخـرـوـجـ  
إـلـاـ مـضـطـرـةـ.

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مرفوعاً مروی ہے کہ عورتوں کا گھر سے باہر نکلنے میں کوئی حصہ نہیں إلا یہ کہ وہ نکلنے پر مجبور ہوں۔

(آخر جهـ الطـبـرـانـیـ، كـمـافـیـ كـنـزـ الـعـمـالـ ۸: ۲۲۳)

مندرجہ بالا احادیث بالکل وضاحت کے ساتھ اس بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ عورت کے لئے اصل حکم یہ ہے کہ گھر کے ذریعہ پر وہ کرے اور اپنی ذات کو اجنبی مردوں سے مخفی رکھے، ضرورت کے بغیر گھر سے باہر نہ نکلے۔

### حجاب کے دوسرے درجے کا ثبوت

لیکن بعض اوقات عورت کو اپنی حوانج طبیعیہ کے لئے گھر سے باہر نکلنے کی بھی ضرورت ہوتی ہے، اس صورت میں اس کو اپنے گھر سے باہر نکلنا جائز ہے، بشرطیکہ وہ برقع سے یا چادر سے اپنے آپ کو اس طرح چھپا لے کہ اس کے بدن کا کوئی حصہ ظاہر نہ ہو، یہ حجاب کا دوسرا درجہ ہے۔

حجاب کا یہ دوسرا درجہ بھی قرآن کریم سے ثابت ہے، قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

بَنَا يِهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا رَوْجِكَ وَبَنَا تِلَكَ وَنِسَاءٍ  
الْمُؤْمِنِينَ يُذْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ

(الاحزاب: ۵۹)

اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم! آپ اپنی ازواج سے اور اپنی بیٹیوں سے اور دوسرے مسلمانوں کی عورتوں سے کہہ دیجئے کہ اپنے اوپر چادر لٹکانے سے مقصود یہ ہے کہ اس کا پورا بدن حتیٰ کہ اس کا چہرہ بھی چھپ جائے۔ اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی روایت کے مطابق ”جلباب“ اس چادر کو کہا جاتا ہے جو اوپر سے لے کر نیچے تک پورے جسم کو چھپائے۔ اور امام ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ اپنی

کتاب ”المحثی“ میں فرماتے ہیں:

والجلباب فی لغة العرب التي خاطبنا بها  
رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم هو ماغطی  
جميع الجسم لا بعضاً -

وہ لغت عرب جس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم مخاطب ہوئے، اس لغت میں ”جلباب“ اس چادر کو کہا جاتا ہے جو پورے بدن کو چھپائے، نہ کہ وہ چادر جو بعض جسم کو چھپائے۔

ابن جریر اور ابن المنذر وغیرہ نے حضرت امام محمد بن سیرین رحمۃ اللہ علیہ سے نقل کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے عبیدہ السلمانی سے اس آیت:

يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيَّهِنَّ -

کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے اپنی چادر اٹھائی اور اس کے اندر اپنے کو لپیٹ لیا اور اپنا پورا سرپکوں تک اس کے اندر چھپایا اور اپنا چہرہ بھی ڈھانپ لیا، البتہ صرف اپنی بائیں آنکھ بائیں کنارے سے نکال لی۔

(روح المعانی ۸۹:۲۲)

اس آیت کی تفسیر میں علامہ ابن جریر طبری رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے نقل کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مؤمنین کی عورتوں کو یہ حکم فرمایا ہے کہ جب وہ کسی ضرورت سے اپنے گھروں سے باہر نکلیں تو چاروں کے ذریعہ اپنے چہروں کو اپنے سروں کے اوپر سے ڈھانپ لیں اور صرف ایک آنکھ کھولیں۔

(تفسیر ابن جریر ۲۲۶:۲۶)

حضرت عبد اللہ بن عباس اور حضرت قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے یہ بھی مروی ہے کہ عورت اپنے جلباب کو اپنی پیشانی سے موڑ کر باندھ لے اور پھر اپنی ناک پر موڑ لے، اگرچہ دونوں آنکھیں ظاہر ہو جائیں، لیکن اپنے سینے کو اور چہرے کے اکثر حصے کو چھپا لے۔ (روالمعانی ۸۹:۲۲)

بہرحال! یہ آیت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ عورت جب کسی ضرورت سے گھر سے باہر نکلے تو اس کے لئے شرعاً یہ حکم ہے کہ اپنے چہرے کا ستر کر کے نکلے۔ اسی طرح قرآن کریم کی مندرجہ ذیل آیت بھی اسی بات پر دلالت کر رہی ہے:

وَ الْقَوَاعِدُ مِنَ النِّسَاءِ الَّلَّا تَرْجِعُونَ  
نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ۔

(سورۃ النور: ۶۰)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بوڑھی عورتوں کو اس بات کی اجازت دی ہے کہ وہ اپنے کپڑے اتار دیں۔ ظاہر ہے کہ اس آیت میں ”وضع ثیاب“ سے جسم کے تمام کپڑے اتارنا مراد نہیں ہے بلکہ ”وضع ثیاب“ سے مراد ”وضع جلباب اور وضع رداء“ یعنی وہ اوپری اور ظاہری کپڑے اتارنا مراد ہے جس کے اتارنے کے نتیجے میں کشف عورت نہ ہو۔ اسی وجہ سے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس آیت میں آنے والے لفظ ”ثیاب“ کی تفسیر ”جلباب اور رداء“ سے کی ہے اور حضرت عبد اللہ بن عباس اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور حضرت مجاهد، حضرت سعید بن جبیر، حضرت

ابوالشعاع، حضرت ابراہیم نجفی، حضرت حسن، حضرت قادہ، امام زہری اور امام اوزاعی وغیرہ رحمہم اللہ تعالیٰ نے بھی لفظ ثیاب کی یہی تفسیر کی ہے۔ لہذا یہ آیت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ ”وضع جلباب“ کا حکم جو ”کشف الوجه“ کو مستلزم ہے، صرف ان بوڑھی عورتوں کے ساتھ خاص ہے جن کو آئندہ نکاح کی امید نہیں ہے، لیکن جہاں تک جوان عورتوں کا تعلق ہے تو ان کے لئے ا جانب کے سامنے جلباب اتنا رنا اور اپنا چہرہ کھولنا جائز نہیں۔

### حضرات صحابیات اور پرده

احادیث سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ حضرات صحابیات رضی اللہ تعالیٰ عنہن بھی جب کسی ضرورت سے باہر نکلتی تھیں تو جلباب اور رداء سے مستور ہو کر نکلتی تھیں اور ا جانب کے سامنے اپنے چہرے نہیں کھو لیتی تھیں۔ چنانچہ مندرجہ ذیل احادیث اس پر دلالت کر رہی ہیں:

۱ - عن قيس بن شماس رضي الله عنه قال:

جائت امرأة النبي صلى الله عليه وسلم -

يقال لها ام خلاد - وهي منتبة تسأله عن

ابنها و هو مقتول، فقال لها بعض أصحاب

النبي صلى الله عليه وسلم: جئت تسألي عن

ابنك وأنت منتبة؟ فقالت: إن أرزا

ابنى فلن أرزا حيائى، فقال رسول الله صلى

الله عليه وسلم: له اجر شهيدين، قالت:  
ولم ذاك يا رسول الله؟ قال: لأنه قتله أهل  
الكتاب -

(ابوداؤد، كتاب الجهاد، باب فضل قتال الروم)

حضرت قيس بن شناس رضي الله تعالى عنه روایت فرماتے ہیں کہ ایک خاتون جن کو ام خلاد کہا جاتا تھا، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں اس طرح حاضر ہوئیں کہ ان کے چہرے پر نقاب تھا اور آ کر اپنے مقتول بیٹے کے بارے میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کرنے لگیں۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہؓ میں سے کسی صحابی نے ان خاتون سے کہا کہ تم اپنے مقتول بیٹے کے بارے میں پوچھنے آئی ہو، اس کے باوجود تم نے اپنے چہرے پر نقاب ڈالا ہوا ہے؟ ان خاتون نے جواب دیا کہ اگر میرے بیٹے پر مصیبت آئی ہے تو میری حیاء پر تو مصیبت نہیں آئی۔ اس کے بعد حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کو دو شہیدوں کا اجر ملے گا، ان خاتون نے پھر سوال کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! ایسا کیوں ہے؟ جواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس لئے کہ اس کو اہل کتاب نے قتل کیا ہے۔

۲- عن ام عطية رضي الله عنها ان رسول

الله صلی الله علیہ وسلم کان یخرج

الأبکار والعواتق وذوات الخدور والحيض

فِي الْعِيَدِينَ فَإِمَّا الْحِيْضُ فَيَعْتَزِلُ الْمَصْلَى  
وَيَشْهَدُ دُعَوَةَ الْمُسْلِمِينَ، قَالَتْ أَحَدُهُنَّ  
يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا جَلْبَابٌ؟ قَالَ:  
فَلَتَعْرِهَا أَخْتَهَا مِنْ جَلْبَابِهَا - هَذِهِ الْحَدِيثُ  
أَخْرَجَهُ عَدْهُ مِنْ أَصْحَابِ الصَّحَّاحِ -

(ترمذی: باب خروج النساء فی العیدین - رقم ٥٣٩)

حضرت ام عطیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا روایت کرتی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم عیدین کے موقع پر کنواری اور دو شیزہ اور پردہ دار اور حیض والی عورتوں کو نکالتے تھے مگر حیض والی خواتین عیدگاہ سے الگ رہتی تھیں، البتہ مسلمانوں کے ساتھ دعا میں شریک ہوتی تھیں، ایک خاتون نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر کسی کے پاس جلباب نہ ہوتا تو (وہ کس طرح عیدگاہ میں حاضر ہو؟) آپ ﷺ نے فرمایا کہ اس کی بہن اپنے جلباب سے اس کوڈھانپ لے۔

٣ - عن حفصة بنت سيرين و لفظه "فقالت

يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى  
أَحَدَنَا بَأْسَ إِذَا لَمْ يَكُنْ لَهَا جَلْبَابٌ أَنْ  
لَا تَخْرُجْ؟ فَقَالَ: لِتَلْبِسْهَا صَاحِبَتَهَا مِنْ جَلْبَابِهَا"

(بخاری فی العیدین، رقم: ٩٨٠)

حضرت خصہ بنت سیرین رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ انہوں نے پوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر ہم میں سے کسی کے پاس جلبہ نہ ہو تو کیا اس پر گناہ ہے اگر وہ (عیدگاہ کی طرف) نہ نکلے، آپ ﷺ نے جواب میں فرمایا کہ اس کی سہیلی اپنا جلبہ اس کو پہنادے۔

۲- عن ام سلمة رضى الله تعالى عنها قالت:

لَمَّا نَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَةِ "يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَّ

بِسْيَهِنَّ" خَرَجَ نِسَاءُ الْأَنْصَارِ كَأَنَّ عَلَى

رَءُوسِهِنَّ الْغَرْبَانَ مِنَ السَّكِينَةِ وَ عَلَيْهِنَّ

أَكْسِيَةُ سُودٍ يَلْبِسْنَهَا۔ (روح العالیٰ ۸۹:۲۲)

حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے، وہ فرماتی ہیں کہ جب قرآن کریم کی یہ آیت:

يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَّ بِسْيَهِنَّ

نازل ہوئی تو انصار کی خواتین اپنے گھروں سے اس طرح نکلیں کہ گویا ان کے سراس طرح بے حرکت تھے جیسے ان کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوں اور ان کے اوپر کالا کپڑا تھا جس کو وہ پہنی ہوئی تھیں۔

۳- عن عائشة رضى الله عنها قالت: رحم

الله تعالیٰ نِسَاءُ الْأَنْصَارِ لَمَّا نَزَّلَتْ: يَا يَهَا

النَّبِيُّ قُلْ لَا زَوْاجٌ كَ وَ بَنَاتِكَ الْآيَةِ، شَقَقُنَ

مروطهن فاعتجرن بها فصلين خلف رسول

الله صلی اللہ علیہ وسلم کا نماعلی رؤسهن

(روح المعانی ۸۹:۲۲) - الغربان -

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے، انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ النصار کی عورتوں پر رحم فرمائے، جب قرآن کریم کی یہ آیت:

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا زَوْجٍكَ وَبَنَاتِكَ الْخَ

نازل ہوئی تو انہوں نے اپنی چادریں پھاڑیں اور ان کو اوڑھیاں بنالیں، پس وہ عورتیں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچے اس طرح نماز پڑھتیں گویا کہ ان کے سروں پر کوئے بیٹھے ہیں۔

۶- عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان

الرَّكْبَانِ يَمْرُونَ بِنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللهِ

صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَحْرَمَاتٍ فَإِذَا حَادُوا

بِنَا سَدَّلْتُ إِحْدَانَا جَلْبَابَهَا مِنْ رَأْسِهَا عَلَى

وَجْهِهَا فَإِذَا جَاءَوْزَنَا كَشْفَنَا۔

(ابوداؤد، فی الحج، باب المحرمة تغطی وجهها، رقم: ۱۸۳۳)

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے، وہ فرماتی ہیں کہ ہم حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حالت احرام میں تھے، اس وقت ہمارے پاس سے لوگوں کی سواریاں گزر رہی تھیں، جب وہ سواریاں ہمارے قریب

آتیں تو ہم اپنی چادریں سر کے اوپر سے چہرے پر لٹکا لیتی تھیں اور جب وہ سواریاں آگے گزر جاتیں تو ہم اپنا چہرہ کھول لیا کرتی تھیں۔

مندرجہ بالا احادیث سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ حضرات صحابیات رضی اللہ تعالیٰ عنہم نزول حجاب کے بعد چادروں سے اپنے جسم کو ڈھانپنے کا الترام کرتی تھیں اور گھر سے نکلتے وقت اس چادر کو اپنے چہرے پر بھی لٹکای کرتی تھیں۔ اور آخری حدیث اس پر دلالت کر رہی ہے کہ پردے کا یہ اہتمام دوسرے حالات میں تو مستقل طور پر تھا ہی، حتیٰ کہ حالت احرام میں جب کہ چہرے پر کپڑا کا جھوننا شرعاً مننوع ہے، اس وقت بھی چہرے کے پردے کا اہتمام فرمایا۔

## حجاب کے تیرے درجے کا ثبوت

حجاب کا تیرا درجہ یہ ہے کہ جب عورت گھر سے باہر نکلے تو اس کا پورا بدن سر سے لے کر پاؤں تک ڈھکا ہوا ہو، البتہ ضرورت کے وقت اپنا چہرہ اور ہتھیلیاں کھول دے بشرطیکہ فتنے سے مامون ہو۔ حجاب کے اس تیرے درج پر قرآن کریم کی سورۃ نور کی یہ آیت دلالت کر رہی ہے:

وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ  
وَبِحَفْظِنَ فُرُوْ جَهَنَّ وَلَا يُبَدِّلِنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا  
ظَهَرَ مِنْهَا۔  
(سورۃ النور: ۳۱)

یعنی آپ ﷺ مسلمان عورتوں سے کہہ دیجئے کہ وہ اپنی نگاہیں پنجی رکھیں

اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کریں اور اپنی زینت کو ظاہرنہ کریں مگر جو اس میں کھلی چیز ہے۔ ”مَاظَهَرٌ مِنْهَا“ کی تفسیر میں مفسرین کا اختلاف ہے، حضرت عبد اللہ بن عباس، حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مردی ہے کہ ان حضرات نے ”مَاظَهَرٌ مِنْهَا“ کی تفسیر ”وجہ اور کفین“ سے کی ہے، حضرت عطاء، حضرت عکرمة، حضرت سعید بن جبیر، حضرت ابوالشعاء، حضرت امام ضحاک اور حضرت ابراہیم خجی رحمہم اللہ تعالیٰ کا بھی یہی قبول ہے، البتہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ”مَاظَهَرٌ مِنْهَا“ کی تفسیر چادر اور جلباب سے کی ہے۔ پہلی تفسیر کے مطابق یہ آیت اس پر دلالت کر رہی ہے کہ عورت کے لئے ضرورت کے وقت چہرہ اور ہتھیلیاں کھولنا جائز ہے۔ اور مندرجہ ذیل احادیث بھی اس پر دلالت کر رہی ہیں:

۱- عن عائشة رضي الله تعالى عنها أن

أسماء بنت أبي بكر دخلت على النبي صلى

الله عليه وسلم وعليها ثياب رقاد فأعرض

عنها وقال: يا أسماء إن المرأة إذا بلغت

المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا و

هذا وأشار إلى وجهه و كفيه۔ (ابوداؤد)

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ حضرت

اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس اس طرح آئیں کہ ان کے اوپر باریک کپڑے تھے، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے اعراض فرمایا اور ان سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ اے اسماء! جب عورت باریک ہو جائے تو یہ مناسب نہیں کہ اس کے جسم کا کوئی حصہ نظر آئے سوائے اس کے اور اس کے اور آپ ﷺ نے چہرے اور ہتھیلوں کی طرف اشارہ فرمایا:

٢ - عن علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فی قصہ  
 رجوع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من  
 المزدلفة أَنَّهُ صلی اللہ علیہ وسلم أَرْدَفَ  
 الْفَضْلَ بْنَ عَبَّاسَ وَأَتَى الْجُمْرَةَ فَرَمَاهَا ثُمَّ  
 أَتَى الْمَنْحَرَ وَفِيهِ "وَاسْتَفْتَتْهُ جَارِيَةٌ شَابَّةٌ مِّنْ  
 خَثْعَمٍ فَقَالَتْ: أَنَّبِي شِيْخٌ كَبِيرٌ قَدْ أَدْرَكَتْهُ  
 فَرِيْضَةُ اللَّهِ فِي الْحَجَّ أَفَيْجُزُ أَنْ أَحْجُّ عَنْهُ؟  
 قَالَ: حَجْجِي عَنْ أَبِيكَ، قَالَ: وَلَوْيَ عَنْقِ  
 الْفَضْلِ فَقَالَ الْعَبَّاسُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَمْ  
 لَوِيْتْ عَنْقَ ابْنِ عَمِّكَ؟ قَالَ: رَأَيْتَ شَابَّاً وَشَابَّةً  
 فَلِمْ أَمِنْ الشَّيْطَانُ عَلَيْهِمَا"

(ترمذی، کتاب الحج، باب ماجاء ان عرفة کلها موقف)

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے مزدلفہ سے واپس لوٹنے کے واقعہ میں حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ ﷺ نے حضرت فضل بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو اپنے پیچھے سواری پر بھالیا اور پھر آپ ﷺ جمرا کے پاس آئے اور رمی فرمائی اور پھر آپ مخر میں تشریف لے گئے (جس جگہ اونٹوں کو نحر کیا جاتا تھا) اور اسی روایت میں یہ ہے کہ اس دوران قبیلہ خشم کی ایک نوجوان عورت آپ کے پاس آئی اور آپ سے یہ سوال کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میرے باپ بہت بوڑھے ہو چکے ہیں اور ان پر اللہ تعالیٰ کا فریضہ حج عائد ہو چکا ہے، اگر میں ان کی طرف سے حج گرلوں تو یہ حج ان کی طرف سے ادا ہو جائے گا؟ جواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنے والد کی طرف سے حج ادا کرلو۔ اس گفتگو کے دوران حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت فضل بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا چہرہ پھیر دیا، حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ نے اپنے پچاڑ بھائی کا چہرہ کیوں پھیر دیا؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے نوجوان مرد و عورت کو دیکھا تو میں ان پر شیطان سے بے خوف نہیں ہوا۔

وَأَخْرَجَ أَبُو يَعْلَى عَنِ الْفَضْلِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ:  
 ”كُنْتُ رَدْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
 وَسَلَّمَ وَأَعْرَابِيْ مَعَهُ ابْنَةَ لَهُ حَسَنَاءَ فَجَعَلَ  
 الْأَعْرَابِيْ يَعْرَضُهَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ

عليه وسلم رجاءً أن يتزوجها قال: فجعلت التفت إليها وجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يأخذ برأسى فيلويه" ذكره الهيثمي في كتاب النكاح من مجمع الزوائد ٢٧٧:٣، وقال: رجاله رجال الصحيح، فاما أن يكون هذافي واقعة أخرى واما أن يكون احد الرواية وهم في بيان ان الفتت كانت للأعرابي - وان حديث الترمذى صريح في أن أبا هالم يكن معها، والله أعلم -

ابو يعلى نے حضرت فضل بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے جو روایت نقل کی ہے، اس میں حضرت فضل رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے سوار تھا اور ایک اعرابی تھا جس کے ساتھ اس کی خوبصورت بیٹی تھی، وہ اعرابی اپنی بیٹی کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر اس امید پر پیش کر رہا تھا کہ آپ اس سے نکاح فرمائیں، حضرت فضل فرماتے ہیں کہ میں اس کی طرف دیکھنے لگا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے میرا سر پکڑ کر اس کی طرف سے پھیر دیا۔

اس واقعہ کی تفصیل امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے صحیح بخاری کی کتاب الاستیذان میں حدیث نمبر ٦٢٢٨ میں اس طرح ذکر فرمائی ہے کہ:

عن ابن عباس رضي الله عنهمما ولفظه  
 ”أردف رسول الله صلى الله عليه وسلم  
 الفضل بن عباس يوم النحر خلفه على عجز  
 راحلته، وكان الفضل رجلاً وضيئاً، فوقف  
 النبي صلى الله عليه وسلم للناس يفتיהם  
 وأقبلت امرأة من خثعم وضيئه تستفتني  
 رسول الله صلى الله عليه وسلم فطفق  
 الفضل ينظر إليها وأعجبه حسنها فالتفت  
 النبي صلى الله عليه وسلم والفضل ينظر  
 إليها فأخذ بيده فأخذ بذقن الفضل فعدل  
 وجهه عن النظر إليها“ - الحديث

حضرت عبد الله بن عباس رضي الله تعالى عنهمما سے روایت ہے کہ حضور اقدس  
 صلی اللہ علیہ وسلم نے یوم النحر کے دن حضرت فضل بن عباس رضي الله تعالى  
 عنہما کو اپنی سواری کے پچھلے حصے پر بٹھالیا اور حضرت فضل رضي الله تعالى عنہ  
 خوبصورت تھے، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کے سوالات کے جواب  
 دینے کے لئے رک گئے، اتنے میں قبیلہ خشم کی ایک خوبصورت عورت آ کر  
 حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی مسئلہ پوچھنے لگی، حضرت فضل رضي الله  
 تعالى عنہ نے اس عورت کی طرف دیکھنا شروع کر دیا اور اس عورت کے حسن

نے ان کو تعجب میں ڈال دیا، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ان کی طرف متوجہ ہوئے تو حضرت فضل اس عورت کی طرف دیکھ رہے تھے، آپ ﷺ نے اپنے ہاتھ کو پیچھے کیا اور پھر ان کی تھوڑی پکڑ کر ان کا چہرہ اس عورت کی طرف سے پھر دیا۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی حدیث کے سیاق سے ظاہر ہو رہا ہے کہ اس عورت کا چہرہ کھلا ہوا تھا، اسی لئے انہوں نے فرمایا کہ وہ عورت خوبصورت تھی اور اس کے حسن نے حضرت فضلؓ کو متعجب کر دیا اور حدیث میں اس کی صراحة موجود ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت فضل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے چہرے کو اس عورت کی طرف سے پھر دیا لیکن اس عورت کو چہرہ ڈھانپنے کا حکم نہیں دیا، اس لئے کہ وہ عورت حالت احرام میں تھی۔ اور شاید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وجہ سے بھی چہرہ ڈھانپنے کا حکم نہ دیا ہو کہ شدید ازدواج میں چہرہ کا پردازہ کرنے کی صورت میں گرجانے یا کسی اور تکلیف میں بیٹلا ہونے کا اندیشہ تھا۔ بہر حال! یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ اگر عورت کا سارا بدن چھپا ہوا ہو تو ضرورت کے وقت اس کے لئے چہرہ کھولنا جائز ہے۔

۳ - عن سهيل بن سعد رضي الله عنه: أن  
امرأة جاءت إلى رسول الله صلي الله عليه  
وسلم فقالت: يا رسول الله! جئت لأهب  
لک نفسي فنظر إليها رسول الله صلي الله

عليه وسلم فصعد النظر اليها وصوبه ثم  
طاطا رأسه -

(آخر جه البخاري في باب النظر الى المرأة قبل النزوح، رقم: ٥١٢٥)

حضرت سهل بن سعد رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ ایک خاتون حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئی اور کہا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں اس لئے آئی ہوں تاکہ اپنے آپ کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ہبہ کر دوں، پس حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس خاتون کو دیکھا اور اپنے سے نیچے تک غور سے دیکھا اور نظر نیچی کر لی اور پھر اپنا سر جھکا لیا۔

اس واقعہ سے یہ ظاہر ہو رہا ہے کہ اس وقت اس خاتون کا چہرہ کھلا ہوا تھا۔ اسی واقعہ سے امام سرخی رحمۃ اللہ علیہ نے مبسوط میں اس بات پر استدلال کیا ہے کہ عورت کا چہرہ ستر میں داخل نہیں۔ (دیکھئے مبسوط، ۱۵۲: ۱۰)

جہاں تک عورت کے چہرے اور حتھیلی کی طرف دیکھنے کے سلسلے میں فقهاء کے مذاہب کا تعلق ہے تو تمام فقهاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اگر لذت حاصل کرنے کی نیت سے دیکھنا ہو یاد دیکھنے کے نتیجے میں ایسے فتنہ کا اندیشہ ہو جو مفہومی ال الخلوة ہو تو اس صورت میں دیکھنا جائز نہیں بلکہ ایسی صورت میں عورت کے چہرے اور حتھیلیوں کی طرف دیکھنے کے حرام ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں۔ لیکن اگر مرد فتنہ میں بہتلا ہونے سے محفوظ ہو اور دیکھنے سے لذت حاصل کرنا بھی مقصود نہ ہو تو اس کے جواز میں اختلاف ہے، حفظیہ اور مالکیہ کے نزدیک ایسی صورت میں چہرے اور حتھیلیوں کی طرف نظر کرنا جائز

ہے اور اکثر شوافع اور بعض حنابلہ کا بھی یہی مذهب ہے لیکن شوافع اور حنابلہ کے نزدیک مختار مذهب مطلقاً عدم جواز کا ہے اگرچہ شہوت اور فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔

## عورت کی طرف دیکھنے کے مسئلے میں احتاف کا مذهب

امام شمس الائمه رضی رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں:

بیاح النظر الى موضع الزينة الظاهرة منهن دون الباطنة لقوله تعالى: وَلَا يُبَدِّئُنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا - وقال علي وابن عباس رضي الله تعالى عنهم: ما ظهر منها: الكحل والخاتم وقالت عائشة رضي الله عنها: احدى عينيها وقال ابن مسعود رضي الله عنه: خفّها وملاءتها - واستدل في ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم: النساء حبائل الشيطان، بهن يصيّد الرجال ..... ولأن حرمة النظر لخوف الفتنة وعامة محسنها في وجهها فخوف الفتنة في النظر إلى وجهها أكثر منه إلى سائر الأعضاء - وبنحو

هذا تستدل عائشة رضى الله عنها ولكنها  
تقول: هي لا تجد بدأ من أن تمشى في  
الطريق فلا بد من أن تفتح عينها لبصر  
الطريق فيجوز لها أن تكشف أحدي عينيها  
لهذه الضرورة والثابت بالضرورة لا يعدو  
موضع الضرورة۔ (المبسوط للسرخسي، ١٥٢: ١٠)

یعنی عورتوں کی زینت ظاہرہ کے مواضع کی طرف دیکھنا مباح ہے، زینت  
باطنہ کی طرف دیکھنا مباح نہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: خواتین اپنی  
زینت کو ظاہر نہ کریں مگر جو اس میں سے کھلی چیز ہے۔ حضرت علی اور حضرت  
عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم فرماتے ہیں کہ: "ما ظهرَ مِنْهَا" سے  
مراد سرمه اور انکوٹھی ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ  
"ما ظهرَ مِنْهَا" سے مراد ایک آنکھ ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ  
تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ "ما ظهرَ مِنْهَا" سے مراد موزے اور چادر ہے اور  
حضور قدس صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول سے استدلال فرمایا ہے کہ آپ  
علیہ السلام نے فرمایا کہ "عورتیں شیطان کے لئے جال ہیں، اس سے وہ مردوں کا  
شکار کرتا ہے"۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ دیکھنے کی حرمت فتنہ کے خوف کی وجہ سے  
ہے اور عورت کے اکثر محسن اس کے چہرے ہی میں ہوتے ہیں، اس لئے  
دوسرے اعضا کی طرف دیکھنے کے مقابلے میں چہرے کی طرف دیکھنے میں  
فتنه کا خوف زیادہ ہے، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بھی انہی دلائل سے

استدلال فرماتی ہیں، البتہ وہ یہ فرماتی ہیں کہ عورت کے لئے راستہ میں چلنے سے مفر نہیں ہے اور راستہ دیکھنے کے لئے آنکھ کھولنا ضروری ہے، لہذا اس ضرورت کے لئے عورت کو ایک آنکھ کھولنا جائز ہے، البتہ جو چیز ضرورتہ ثابت ہو وہ موقع ضرورت سے متجاوز نہیں ہوتی۔

اس کے بعد امام شمس الائمه رضی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ولکنا نأخذ بقول علی وابن عباس رضی اللہ  
تعالیٰ عنہما فقد جاءت الأخبار في  
الرخصة بالنظر الى وجهها وكفها، من ذلك  
ماروی أن امرأة عرضت نفسها على رسول  
الله صلى الله عليه وسلم فنظر الى وجهها  
فلم ير فيها رغبة ولما قال عمر رضي الله  
عنه في خطبته: ألا لا تغالوا في أصدقة  
النساء، فقالت امرأة سفيعاء الخدرين: أنت  
تقوله برأيك أم سمعته من رسول الله صلى  
الله عليه وسلم؟ فانا نجد في كتاب الله  
تعالیٰ بخلاف ما تقول ..... فذكر الرواى  
أنها كانت سفيعاء الخدرين، وفي هذا بيان  
أنها كانت مسفرة عن وجهها - ورأى رسول

الله صلی اللہ علیہ وسلم کف امرأة غير

مخضوب فقال: أکف رجل هذا؟

ولمَا ناولت فاطمة رضي اللہ عنہا أحد

ولديها بلا لآ او انساً رضي اللہ عنہم قال

أنس: رأيت كفها كأنها فلقة قمر۔ فدل على

أنه لا يأس بالنظر إلى الوجه والكف فالوجه

موقع الكحل والكف موقع الخاتم۔

لیکن ہم حضرت علی اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے قول کو اختیار کریں گے، اس لئے کہ چہرے اور ہتھی کی طرف دیکھنے کے جواز میں احادیث موجود ہیں۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ ایک خاتون نے اپنے آپ کو حضور قدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا تو آپ ﷺ نے ان خاتون کے چہرے کی طرف دیکھا، پس آپ ﷺ نے ان خاتون میں کوئی رغبت محسوس نہیں کی۔ دوسرے یہ کہ ایک مرتبہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خطبہ میں ارشاد فرمایا کہ خبردار اور توان کے مہر کو زیادہ نہ بڑھاؤ، تو ایک خاتون جس کے رخبار سرخی مائل سیاہ تھے، کھڑی ہوئی اور کہا کہ یہ بات تم اپنی طرف سے کہہ رہے ہو یا حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سنی ہے؟ اس لئے کہ ہم قرآن کریم میں اس کے خلاف پاتے ہیں جو آپ کہہ رہے ہیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ

رخار والی تھی، اس سے معلوم ہوا کہ اس کا چہرہ کھلا ہوا تھا۔

ایک مرتبہ سور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک خاتون کے ہاتھ کو دیکھا کہ اس پر مہندی لگی ہوئی نہیں تھی، آپ ﷺ نے فرمایا کہ کیا یہ کسی مرد کا ہاتھ ہے؟

ایک مرتبہ حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اپنے دونوں بیٹوں میں سے ایک بیٹے کو حضرت بلاں یا حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے حوالہ کیا، حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی ہتھیلی دیکھی گویا کہ وہ چاند کا ایک لکڑا تھی۔ لہذا یہ روایات اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ چہرے یا ہتھیلی کی طرف نظر کرنے میں کوئی حرج نہیں، پس چہرہ سرمه لگانے کی جگہ ہے اور ہتھیلی انگوٹھی کی جگہ ہے۔

امام رئیسی مزید فرماتے ہیں:

ثُمَّ لَا شُكَّ أَنَّهُ يَبْاحُ النَّظَرُ إِلَى ثِيَابِهَا وَلَا يُعْتَبِرُ  
خُوفُ الْفَتْنَةِ فِي ذَلِكَ، فَكَذَلِكَ إِلَى وِجْهِهَا

وَكَفَهَا - وَرَوْيَ الْحَسْنَ بْنَ زَيْدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْثَةَ

حَنِيفَةَ أَنَّهُ يَبْاحُ النَّظَرُ إِلَى قَدْمَهَا أَيْضًا وَهَكَذَا

ذَكْرُ الطَّحاوِيِّ، لِأَنَّهَا كَمَا تَبَتَّلَتْ بِابْدَاءِ

وِجْهِهَا فِي الْمُعَامَلَةِ مَعَ الرِّجَالِ وَ بِابْدَاءِ

كَفَهَا فِي الْأَخْذِ وَالْإِعْطَاءِ، تَبَتَّلَتْ بِابْدَاءِ

قدمیها اذا مشت حافية او منتغله وربما لا  
 تجد الخف فى كل وقت - وذكر فى جامع  
 البرامكة عن أبي يوسف أنه يباح النظر الى  
 ذراعيها أيضا، لأنها فى الخبز و غسل  
 الشياب تبتلى بابداء ذراعيها أيضا - قيل:  
 وكذلك يباح النظر الى ثانياها لأن  
 ذلك يبدو منها عند التحدث مع الرجال -

اس میں کوئی شک نہیں کہ عورت کے کپڑے کی طرف دیکھنا مباح ہے اور اس  
 میں فتنہ کے خوف کے اندازے کا بھی اعتبار نہیں کیا گیا، لہذا اسی طرح عورت  
 کے چہرے اور ہتھیلی کی طرف دیکھنا بھی مباح ہے۔ حضرت حسن بن زیاد امام  
 ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے روایت کرتے ہیں کہ عورت کے قدم کی طرف دیکھنا  
 بھی مباح ہے اور امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ نے اسی طرح بیان فرمایا ہے، اس  
 لئے کہ جس طرح مردوں کے ساتھ معاملات کے وقت عورت کو اپنا چہرہ  
 کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے اور جس طرح لیتے وقت اور دیتے وقت  
 اپنی ہتھیلی کے کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے، اسی طرح ننگے پاؤں یا جو تے  
 کے ساتھ چلنے کے دوران قدم کھولنے کی بھی ضرورت پیش آتی ہے، کیونکہ  
 اس کو ہر وقت موزے تو میسر نہیں آ سکتے۔

جامع البرامكة میں امام ابویوسف رحمۃ اللہ علیہ سے مردی ہے کہ

عورت کے بازو کی طرف نظر کرنا بھی مباح ہے، اس لئے روٹی پکاتے وقت اور کپڑے دھوتے وقت اس کو اپنے بازو کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ عورت کے سامنے کے دانتوں کی طرف دیکھنا بھی مباح ہے، اس لئے کہ مردوں سے بات کرتے وقت دانت ظاہر ہو جاتے ہیں۔

آگے امام رضی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وَهَذَا كَلَهُ الْأَذَالِمُ يَكْنُونَ النَّظَرَ عَنْ شَهْوَةٍ، فَإِنْ  
كَانَ يَعْلَمُ أَنَّهُ إِنْ نَظَرَ إِلَيْهِ أَشْتَهَى، لَمْ يَحُلْ لَهُ  
النَّظَرُ إِلَى شَيْءٍ مِّنْهَا، لِقَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ: مِنْ نَظَرِ إِلَيْهِ مَحَاسِنَ أَجْنَبِيَّةِ عَنْ  
شَهْوَةٍ صَبَتْ فِي عَيْنِيَّةِ الْأَنْكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَقَالَ  
لَعَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: لَا تَتَبَعَ النَّظَرَةَ بَعْدَ  
النَّظَرَةِ فَإِنَّ الْأُولَى لَكَ وَالْأُخْرَى عَلَيْكَ،  
يَعْنِي بِالْأُخْرَى أَنْ يَقْصُدُهَا عَنْ شَهْوَةٍ .....  
وَكَذَلِكَ إِنْ كَانَ أَكْبَرُ الرَّأْيِ فِيمَا لَا يُوقَفُ عَلَى  
أَشْتَهَى، لَأَنَّ أَكْبَرَ الرَّأْيِ فِيمَا لَا يُوقَفُ عَلَى  
حَقِيقَتِهِ كَالْيَقِينِ -

(المبسوط للسرخسی ج ۱۰، ص ۱۵۲)

یعنی یہ مندرجہ بالا ساری تفصیل اس وقت ہے جب وہ شہوت کی نظر نہ ہو،

لیکن اگر مرد یہ سمجھتا ہے کہ اگر اس نے عورت کی طرف نظر کی تو اس کے دل میں اس کی رغبت پیدا ہو جائے گی تو اس صورت میں اس مرد کے لئے عورت کے ان اعضاء میں سے کسی عضو کی طرف بھی دیکھنا حلال نہیں، اس لئے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جس شخص نے کسی اجنبی عورت کے محاسن کی طرف شہوت سے دیکھا تو قیامت کے روز اس کی آنکھوں میں سیسہ ڈالا جائے گا۔ حدیث میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ ایک نگاہ کے بعد دوسری نگاہ مت ڈالو، اس لئے کہ پہلی نگاہ تمہارے لئے حلال ہے اور دوسری نگاہ تم پر و بال ہے، یعنی اگر دوسری نگاہ شہوت کے قصد سے ڈالی گئی ہو۔ یہی حکم اس صورت میں ہے جب مرد کی غالب رائے یہ ہو کہ اگر اس نے عورت کی طرف نگاہ ڈالی تو اس کے دل میں اس کی طرف میلان ہو جائے گا، کیونکہ جس چیز کی حقیقت پر مطلع نہ ہو سکتے ہوں، اس کے اندر غالب رائے یقین کا درجہ رکھتی ہے۔

### مالکیہ کا نہ ہب

جہاں تک مالکیہ کے نہ ہب کا تعلق ہے تو ان کا نہ ہب وہ ہے جو امام خوشی رحمۃ اللہ علیہ نے ”مختصر خلیل“ کے حاشیہ پر لکھا ہے جو مندرجہ ذیل ہے:

عورۃ الحرة مع الرجل الأجنبي جمیع بدنها

حتی دلاليها و قصتها ما عدا الوجه والكففين

ظاهرهما و باطنهما فجوز النظر لهما  
بلالذة ولا خشية فتنة من غير عذر ولو شابة۔  
وقال مالك: تأكل المرأة مع غير ذي محرم  
ومع غلامها وقد تأكل مع زوجها وغيره  
ممن يواكله۔ ابن القطان: وفيه اباحة ابداء  
المرأة وجهها وينديها للأجنبي، اذلا يتصور  
الأكل الا هكذا۔

(حاشية الخرشفي على مختصر خليل، ١: ٣٢٧)

یعنی آزاد عورت کا پورا بدن اجنبی مرد کے لئے ستر ہے، یہاں تک کہ عورت کا  
نماز و انداز اور اس کی بات چیت بھی، سوائے چہرے اور دونوں ھتھیوں کے  
ظاہری اور باطنی حصوں کے، لہذا ان دونوں اعضاء کی طرف لذت کے بغیر  
اور فتنہ کے خوف کے بغیر بلا عذر بھی نظر کرنا جائز ہے، اگر چہ وہ خاتون جوان  
ہو۔ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ عورت اپنے غیر ذی محرم اور اپنے  
غلام کے ساتھ کھانا کھا سکتی ہے، اس لئے کہ بعض اوقات اس کو اپنے شوہر  
کے ساتھ کھانا پڑتا ہے جبکہ شوہر کے ساتھ دوسرے لوگ بھی کھانا کھا رہے  
ہوں۔ ابن قطان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس عبارت سے عورت کے  
لئے اجنبی کے سامنے اپنا چہرہ اور اپنے دونوں ہاتھ کھولنے کی اجازت معلوم  
ہوتی ہے، کیونکہ ان دونوں اعضاء کو کھولے بغیر کھانا کھانے کا تصور نہیں ہے۔

”شرح المواق“ میں یہی عبارت مع اضافہ موجود ہے، دیکھئے: شرح المواق مع الخطاب ١: ٣٩٩۔

امام علیش (منح الجلیل)، میں فرماتے ہیں:

فیحوز لها کشفهما (أى الوجه والكفین)  
للأجنبي وله نظرهما ان لم تخش الفتنة، فإن  
خیفت الفتنة به فقال ابن مرزوق: مشهور  
المذهب وجوب سترهما۔

(منح الجلیل: ١: ١٣٣)

پس عورت کے لئے اجنبی مرد کے سامنے چہرہ اور ہتھیلیاں کھولنا جائز ہے اور مرد کے لئے ان دونوں کی طرف نظر کرنا جائز ہے بشرطیکہ فتنہ کا خوف نہ ہو، البتہ اگر فتنہ کا خوف ہو تو اس کے بارے میں ابن مرزوق رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس صورت میں مشہور مذهب یہ ہے کہ عورت کے لئے ان کو چھپانا واجب ہے۔

(مواہب الجلیل للخطاب میں بھی اسی طرح موجود ہے، دیکھئے ج ۱، ص ٥٠٠، ٣٩٩)

### شافعیہ کا مذهب

شافعیہ کا مذهب وہ ہے جو علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ نے کتاب النکاح میں ”منہاج“ سے نقل کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

ويحرم نظر فحل بالغ الى عورۃ خرۃ كبيرة

أجنبية وكذا وجهها وكفيها عند خوف فتنة  
وكذا عند الامن على الصحيح -

یعنی بالغ مرد کے لئے آزاد اجنبی بڑی عورت کی طرف نظر کرنا حرام ہے، اسی  
طرح فتنه کے اندیشه کے وقت اس کے چہرے اور ہتھیلوں کی طرف نظر کرنا  
بھی حرام ہے اور صحیح قول کے مطابق فتنے سے امن کے وقت بھی یہی حکم ہے۔  
مندرجہ بالا عبارت کے تحت علامہ خطیب شریفی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے  
ہیں:

قوله: على الصحيح، ووجهه الإمام باتفاق  
المسلمين على منع النساء من الخروج  
سافرات الوجوه، وبأن النظر مظنة الفتنة و  
محرك للشهوة ..... والثاني (أى القول  
الثاني) لا يحرم - ونسبة الإمام للجمهور  
والشيخان للأكثرين، وقال في المهمات:  
أنه الصواب لكون الأكثرين عليه - وقال  
البلقيني: الترجيح بقوة المدرك و الفتوى  
على مافي المنهاج ..... ومانقله الإمام من  
الاتفاق على منع النساء أى منع الولاة لهن  
معارض بما حکاه القاضى عياض عن

العلماء أنه لا يجب على المرأة ستر و جهها في طريقها، وإنما ذلك سنة وعلى الرجال غض البصر عنهن للاية - و حكاية المصنف (أى النبوى) في شرح مسلم واقرئه عليه -

وقال بعض المتأخرین: إنه لاتعارض في ذلك بل منعهن من ذلك لا لأن الستر واجب عليهن في ذاته بل لأن فيه مصلحة عامة وفي تركه اخلال بالمرعوة ۱۵ و ظاهر كلام الشیخین ان الستر واجب لذاته فلابد أن هذا الجمع و كلام القاضی ضعیف -

(راجع معنی المحتاج، ج ۳، ص ۱۲۸، ۱۲۹، ومثله في نهاية المحتاج، ج ۶، ص ۱۸۵، ۱۸۶)

یعنی امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اس طرف توجہ دلائی ہے کہ مسلمانوں کا اس پر اتفاق ہے کہ عورتوں کو چیزہ کھول کر گھر سے باہر نکلنے سے روکا جائے اور اس لئے بھی کہ ”نظر“ فتنہ کی جگہ اور شہوت کے لئے محک ہے - دوسرا قول یہ ہے کہ مرد کا عورت کی طرف دیکھنا حرام نہیں ہے - امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اس دوسرے قول کو جمہور کی طرف منسوب کیا ہے اور شیخین نے اس کو اکثر شوافع کی طرف منسوب کیا ہے - ”مہمات“ میں ہے کہ یہ شیخین کی بات زیادہ درست ہے، اس لئے کہ اکثر شوافع اس پر عمل کرتے ہیں امام بلقینی

رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ الترجیح بقوۃ المدرک، اور فتویٰ "منہاج" میں بیان کئے ہوئے قول پر ہے۔ اور امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی شرح مسلم میں جو مسلمانوں کا اس پر اتفاق نقل کیا ہے کہ عورتوں کے سرپرستوں کو چاہئے کہ وہ ان کو چہرہ کھول کر گھر سے باہر نکلنے سے روکیں، ان کا یہ قول قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ کے قول کے معارض ہے جس میں انہوں نے علماء کا اس پر اتفاق نقل کیا ہے کہ عورتوں کے لئے راستے میں چہرہ ڈھانپنا واجب نہیں ہے بلکہ ایسا کرناستہ ہے، البتہ آیت قرآنی کی وجہ سے مردوں پر ان عورتوں سے غض بصر واجب ہے۔ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے شرح مسلم میں اسی قول کو نقل فرمایا ہے اور انی کو برقرار رکھا ہے۔ البتہ بعض متاخرین فرماتے ہیں کہ ان دونوں قولوں میں کوئی تعارض نہیں ہے، بلکہ جس قول میں عورتوں کو چہرہ کھول کر باہر نکلنے سے منع کیا گیا ہے، یہ اس لئے منع نہیں کیا گیا کہ بالذات ان کو چہرے کا چھپانا واجب ہے بلکہ مصلحت عامۃ کی وجہ سے ان کو منع کیا گیا ہے اور اس کے ترک سے مروءۃ میں خلل واقع ہوتا ہے۔ اور شیخین کے ظاہری کلام سے یہ ثابت ہو رہا ہے کہ چہرے کا چھپانا واجب لذاتہ ہے، لہذا دونوں قول جمع نہیں ہو سکتے اور قاضی عیاض کا کلام ضعیف ہے۔

حنابلہ کا مذہب

علامہ ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ نے "المغنى" کی کتاب النکاح میں حنابلہ کا یہ مذہب ذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ:

فَامانظر الرجل الى الأجنبية من غير سبب  
 فانه محرم الى جميعها في ظاهر كلام احمد  
 وقال القاضي: يحرم عليه النظر الى ماعدا  
 الوجه والكفين لأنه عورة وبيان له النظر  
 إليها مع الكراهة إذا أمن الفتنة ونظر لغير  
 شهوة وهذا مذهب الشافعى ..... ولنا قول  
 الله تعالى: وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْتَلْوُهُنَّ  
 من وراء حجاب - واما حديث اسماء ان  
 صح فيحتمل أنه كان قبل نزول الحجاب  
 فتحمله عليه - (المغني ج ٢، ص ٥٥٨، ٥٥٩)

جہاں تک مرد کے لئے اجنبی عورت کی طرف بلا وجہ دیکھنے کا تعلق ہے تو امام احمد رحمۃ اللہ علیہ کے ظاہری کلام کے مطابق پورے جسم کی طرف دیکھنا حرام ہے۔ قاضی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ چہرہ اور کفین کے علاوہ دوسرے اعضاء کی طرف دیکھنا حرام ہے، اس لئے کہ وہ ستر کا حصہ ہیں، البتہ اگر فتنہ سے مامون ہو اور بلا شہوت کے دیکھنے تو اس صورت میں کراہت کے ساتھ دیکھنا جائز ہے، اور یہی امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا مذهب ہے۔ ہماری دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے کہ جب تم ان خواتین سے کوئی چیز مانگو تو پردے کے پیچھے سے مانگو۔ جہاں تک حضرت اسماء رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی حدیث کا تعلق ہے

اگر وہ صحیح بھی ہو تو اس میں یہ احتمال ہے کہ یہ واقعہ پر دے کا حکم نازل ہونے سے پہلے کا ہو، لہذا ہم اس کو اسی پر محمول کریں گے۔

بہر حال! مذاہب اربعد کی طرف نظر کرنے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ تمام مذاہب اس پر تو متفق ہیں کہ لذت حاصل کرنے کی نیت سے یافہ کے اندریشہ کے وقت عورت کے چہرے کی طرف دیکھنا حرام ہے، اور شافعیہ اور حنابلہ کے مذہب میں راجح قول یہ ہے کہ قبہ سے امن کے وقت بھی چہرے کی طرف دیکھنا حرام ہے، البتہ حنفیہ اور مالکیہ نے قبہ سے امن اور لذت کا قصد نہ ہونے کی شرط کے ساتھ عورت کے چہرے کی طرف دیکھنے کی اجازت دی ہے۔ لیکن اس شرط کا پایا جانا بہت مشکل ہے، خاص طور پر ہمارے اس دور میں جبکہ فساد عام ہو چکا ہے، اکثر احوال میں یہ شرط نہیں پائی جاتی، اس لئے متاخرین حنفیہ نے مطلقاً عورت کے چہرے کی طرف دیکھنے سے منع فرمایا ہے، چنانچہ درجتار کی باب الکراہیہ میں ہے کہ:

فَإِنْ خَافَ الشَّهْوَةُ أُوْشِكَ امْتَنَعَ نَظَرَهُ إِلَى

وَجْهَهَا فَحَلَ النَّظَرُ مَقِيدٌ بِعَدَمِ الشَّهْوَةِ وَإِلَّا

فَحِرَامٌ، وَهَذَا فِي زَمَانِهِمْ، أَمَانِي زَمَانِنَا فَمَنْعَ

مِنَ الشَّابَةِ، قَهْسَنَاتِي وَغَيْرِهِ، إِلَّا النَّظَرُ لِحَاجَةٍ

كَفَاضٍ وَشَاهِدٍ يَحْكُمُ وَيَشَهِدُ عَلَيْهَا الْخَ-

یعنی اگر شہوت کا خوف ہو یا شہوت کا شک ہو تو اس صورت میں عورت کے

چہرے کی طرف دیکھنا منوع ہے، الہذا عدم شہوت کی قید کے ساتھ عورت کی طرف نظر کرنا حلال ہے ورنہ حرام ہے۔ اور یہ حکم ان فقہاء کے زمانے کا ہے، اور جہاں تک ہمارے اس دور کا تعلق ہے، اس میں تو نوجوان عورت کی طرف نظر کرنا منوع کہا گیا ہے، قہستانی وغیرہ، البتہ ضرورت کے وقت دیکھنا جائز ہے، جیسے قاضی کا فیصلہ سناتے وقت دیکھنا یا شاہد کا گواہی دیتے وقت دیکھنا۔

علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ "شروط الصلاۃ" میں فرماتے ہیں:

وتمنع المرأة الشابة من كشف الوجه بين رجال، لأنها عورۃ بل لخوف الفتنة۔

یعنی نوجوان عورت کو مردوں کے درمیان چہرہ کھولنے سے منع کیا جائے گا، یہ حکم اس لئے نہیں کہ وہ چہرہ ستر میں داخل ہے بلکہ فتنہ کے خوف کی وجہ سے۔

علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ "باب التعزیر" میں فرماتے ہیں:

يعذر المولى عبده والزوج زوجته على تركها الزينة (الى قوله) أو كشفت وجهها لغير محروم۔

یعنی مولیٰ اپنے غلام پر اور شوہر اپنی بیوی پر زینت چھوڑنے پر یا اپنا چہرہ غیر محرم کے سامنے کھولنے پر تعزیری سزا جاری کرے گا۔

امام ابوبکر جھاں رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب "احکام القرآن" میں اس

آیت یہ ہے علیہنَّ مِنْ جَلَّ بِیْهِنَّ کے تحت فرماتے ہیں:

فِي هَذِهِ الْآيَةِ دَلَالَةٌ عَلَى أَنَّ الْمَرْأَةَ الشَّابِهَةَ مَأْمُورَةٌ بِسِرْتِ وِجْهِهَا عَنِ الْأَجْنِيَّنِ وَاظْهَارِ السِّرْتِ وَالْخَفَافِ عَنِ الْخُرُوجِ، لِنَلْبِيْسْ مُطْعَمَ اهْلِ الرِّبَبِ فِيهِنَّ۔ (احکام القرآن: ج ۳، ص ۳۵۸)

یعنی یہ آیت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ جوان عورت کو یہ حکم ہے کہ وہ گھر سے نکلنے کے وقت اجنبی مردوں سے اپنا چہرہ چھپائے اور پرہ اور موزے ظاہر کرے تاکہ اہل ریب ان کے اندر لائیج نہ کریں۔

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ ”احکام القرآن“ میں فرماتے ہیں:

وَبِهَذَا الَّذِي قَلَنَا تَجْتَمِعُ النُّصُوصُ وَالرِّوَايَاتُ الْمُتَضَادَةُ بِظَاهِرِهَا، فَإِنَّكَ قدْ عَرَفْتَ مِمَّا سَرِّدْنَا لَكَ مِنَ الْآيَاتِ وَالرِّوَايَاتِ أَنَّ بَعْضَهَا يَجُوزُ كَشْفُ الْوَجْهِ وَالْكَفَيْنِ، إِمَّا عَلَى الْجَزْمِ وَالْيَقِينِ كَحَدِيثِ الْفَضْلِ بْنِ عَبَّاسٍ عَنْ الْبَخَارِيِّ وَحَدِيثِ اسْمَاءِ بْنَ أَبِي بَكْرٍ فِي السَّنَنِ وَحَدِيثِ الْوَاهِبَةِ نَفْسَهَا عَنْ الْبَخَارِيِّ وَأَمْثَالِهَا وَبَعْضُهَا يَجُوزُ

على احتمال لاختلاف وقع بين الصحابة  
رضي الله عنهم في تفسير قوله تعالى: إلَّا مَا  
ظَهَرَ مِنْهَا، على مَا مَرَّ تفصيله۔

(أحكام القرآن، ج ۳، ص ۳۶۹)

یعنی جو کچھ ہم نے کہا ہے، اس کے نتیجے میں وہ تمام روایات اور نصوص جن میں بظاہر آپس میں تضاد نظر آتا ہے متفق ہو جاتی ہیں، اس لئے کہ ہم نے پیچھے جو آیات اور روایات بیان کی ہیں، ان کو دیکھنے سے آپ یہ بات سمجھ گئے ہوں گے کہ ان میں سے بعض روایات جزم اور یقین کے ساتھ چہرہ اور ہتھیں کھولنے کو جائز قرار دے رہی ہیں، جیسا کہ صحیح بخاری میں حضرت فضل ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ والی حدیث اور سنن میں حضرت اسماء بنت ابی بکر والی حدیث اور بخاری شریف میں ان خاتون کا واقعہ جو اپنے نفس کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو ہبہ کرنے کے لئے آئی تھی وغیرہ۔ اور بعض روایات اختال کے ساتھ چہرہ اور ہتھیں کھولنے کو جائز قرار دے رہی ہیں، کیونکہ آیت کریمہ "إلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا" کی تفسیر میں حضرات صحابہ کرام کا اختلاف ہو گیا ہے جس کی تفصیل پیچھے گزر چکی ہے۔

حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ آگے مزید فرماتے ہیں:  
وبعضها يحرّم كشف الوجه والكفاف  
والنظر اليهما من الأجانب كقوله تعالى:  
وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنْ ..... وقوله تعالى:

فَاسْتَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ..... وَقُولُه  
 تَعَالَى: يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَّا بِسِيْهِنَّ ، عَلَى  
 تَفْسِيرِ الْجَمَهُورِ مِنَ الصَّحَابَةِ، وَلِقُولِه  
 تَعَالَى: إِلَّا مَا ظَاهَرَ عَلَى تَفْسِيرِ ابْنِ مُسْعُودٍ  
 رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ..... فَهَذِهِ نَصُوصُ الْكِتَابِ وَ  
 رَوَابِيَاتُ الْسَّنَةِ ظَاهِرَهَا التَّعَارُضُ وَالتَّضَادُ،  
 وَفِيمَا ذَكَرَنَا لَكَ بِعْنَ اللَّهِ تَعَالَى: غَنِيَّةٌ عَنْ  
 هَذَا الْأَشْكَالِ، فَإِنَّكَ إِذَا حَقَّتْ مَا قَلَّنَا  
 عَرَفْتَ أَنَّ هَذِهِ النَّصُوصُ كُلُّهَا مُتَوَافِقَةٌ  
 الْمَعْنَى مُتَنَاسِقَةُ الْحُكَمِ، وَكُلُّهَا مُحَكَّمَةٌ  
 غَيْرُ مَنْسُوْخَةٌ غَيْرُ أَنَّ الْحُكْمَ مُشَرَّوْطٌ  
 بِشَرُوطٍ فَحِيثُ وَجَدْتَ الشَّرُوطَ أَجِيزٌ  
 وَحِيثُ لَا فَلَا .....

اور بعض نصوص چہرہ اور ہتھیں کھولنے اور اجنبیوں کا ان کی طرف نظر کرنے کو  
 حرام قرار دے رہی ہیں، جیسے اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد: "وَقُرْنَ فِي بَيْوِتِكُنَّ"  
 اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد "فَاسْتَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ....." اور جمہور  
 صحابہ کی بیان کردہ تفسیر کی بنیاد پر اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد: "يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ  
 جَلَّا بِسِيْهِنَّ ....." اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تفسیر

کے مطابق اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ”اَلَا مَا ظَهَرَ مِنْهَا.....“ لہذا کتاب اللہ کی ابن نصوص اور احادیث نبوی میں بظاہر تعارض اور تضاد نظر آ رہا ہے لیکن ہم نے اوپر جو تفصیل بیان کی ہے، اس کے نتیجے میں الحمد للہ تعالیٰ تعارض کا یہ اشکال ختم ہو جاتا ہے اور تمام نصوص اور احادیث اپنے اپنے معنی میں ثابت رہتی ہیں، ان میں سے کسی کو منسون ماننے کی بھی ضرورت نہیں۔ البتہ صرف اتنی بات ہے کہ یہ حکم چند شرائط سے مشروط ہو جائے گا، اب جہاں وہ شرطیں پائی جائیں گی وہاں چہرہ وغیرہ کھولنے کی اجازت ہو گی اور جہاں وہ شرائط نہیں پائی جائیں گی وہاں اجازت نہیں ہو گی۔

حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ مزید فرماتے ہیں:

وَهَذَا كَلْهُ عَلَى تَسْلِيمِ حَقِيقَةِ الاختِلَافِ بَيْنَ  
تَفْسِيرِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَابْنِ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ  
عَنْهُمْ، وَقَالَ شِيخُنَا أَشْرَفُ الْمَشَايخِ نُورُ اللَّهِ  
مَرْقُدُهُ فِي جَزْءٍ أَفْرَدٍ فِي هَذَا الْبَحْثِ  
السُّمُّى ”بِالْقَاءِ السَّكِينَةِ فِي تَحْقِيقِ ابْدَاءِ  
الزِّينَةِ“ أَنَّهُ لَا اختِلَافَ بَيْنَ تَفْسِيرِ هَمَاعِنْدِ  
الْتَّعْمِقِ وَإِمْعَانِ النَّظَرِ، فَإِنَّ لِفَظَةَ ”مَاظَهَرَ“  
وَإِنْ فَسَرَ بِالْوِجْهِ وَالْكَفِينَ لَكِنَّ الْمَذْكُورَ فِي  
لَا سَتْثنَاءَ هُوَ صِيغَةُ الظَّهُورِ لَا لَا ظَهَارٌ

وهو يشير اشارة واضحة إلى أن الغرض  
استثناء مالا يستطيع ستره بل بحيث يظهر  
عند الكسب والعمل من دون قصد الا ظهار  
بأن يلحقهن ضرر بستره عند الكسب  
والعمل، فكان المستثنى على تفسير ابن  
عباس رضي الله عنه أيضاً هو ظهور الوجه  
والكففين عند الاضطرار اليه، وهو لا ينافي  
قول ابن مسعود رضي الله عنه - قلت:  
ويؤيد هذا المعنى ما قال ابن كثير في تفسير  
قوله تعالى: وَلَا يُبَدِّلُنَّ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ  
مِنْهَا: أي لا يظهرن شيئاً من الزينة للأجانب  
الا مالا يمكن اخفاءه -

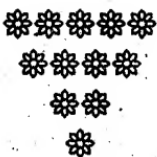
یعنی اوپر جو ہم نے تفصیل بیان کی، یہ اس بنیاد پر ہے جبکہ حضرت عبد اللہ بن  
عباس اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضي الله تعالى عنہم کی دونوں تفاسیر کے  
درمیان اختلاف کی حقیقت کو تسلیم کر لیا جائے۔ لیکن ہمارے شیخ حضرت مولانا  
اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس موضوع پر ”القاء  
السکینۃ فی تحقیق ابداء الزینۃ“ کے نام سے ایک مستقل رسالہ تحریر  
فرمایا ہے، اس رسالہ میں فرماتے ہیں کہ ”اگر تعقیب اور گہری نظر ڈالی جائے تو

یہ نظر آئے گا کہ دونوں تفسیروں کے درمیان حقیقی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ لفظ ”مَاظْهَرٌ“ کی تفسیر اگرچہ چہرہ اور کفین سے کی گئی ہے لیکن استثناء میں ”ظہور“ کا (لازی) صیغہ ہے ”اظہار“ کا (متعدد) صیغہ نہیں ہے، اور یہ لازی صیغہ اس طرف صاف اشارہ کر رہا ہے کہ جن اعضاء کا چھپانا استطاعت سے خارج ہے اور بلا قصد کب اور عمل کے وقت ظاہر ہو جاتے ہیں اور ان کو چھپانے میں ضرر ہوتا ہے، ان کا استثناء کرنا مقصود ہے۔ لہذا حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی تفسیر کے مطابق بھی مجبوری کی حالت میں چہرہ اور کفین کا کھولنا مستحب ہے اور یہ تفسیر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قول کے منافی نہیں ہے۔ میں یہ کہتا ہوں کہ اس معنی کی تائید اس قول سے بھی ہوتی ہے جو آیت قرآن ”وَلَا يَبِدِّلُنَّ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَاظْهَرِ مِنْهَا“ کی تفسیر میں علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے، وہ یہ کہ خواتین اجانب کے سامنے اپنی زینت کا کوئی حصہ بھی ظاہر نہ کریں، الایہ کہ ایسی زینت جس کا اخفاء ممکن نہ ہو۔

### خلاصہ

بہر حال! پوری بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ عورت کو قرآن کریم کے ذریعہ اس بات کا حکم دیا گیا ہے کہ وہ اپنے گھر میں رہے اور بلا ضرورت گھر سے باہر نہ نکلے اور اگر وہ کسی ضرورت سے باہر نکلے تو اس کو حکم یہ ہے کہ برق یا چادر سے اپنے چہرہ کو ڈھانپ لے اور یہ کہ اپنا چہرہ بھی نہ کھولے، البتہ دو

صورتیں اس سے مبتنی ہیں: ایک یہ کہ چہرہ کھولنے کی ایسی ضرورت ہو کہ چہرہ ڈھانپنے میں نقصان ہو سکتا ہو، جیسے بھیڑ میں چلنے کے دوران، یا کسی دوسری ضرورت کے وقت مثلاً گواہی وغیرہ دیتے وقت۔ دوسری صورت یہ ہے کہ کسب اور عمل کے وقت بلا قصد اس کا چہرہ کھل جاتا ہو۔ البتہ ان دونوں صورتوں میں مردوں کو یہ حکم ہے کہ وہ اپنی نظریں پیچی رکھیں۔ واللہ سب حانہ اعلم۔ (ماخوذ از تکملہ فتح الملہم ج ۲ ص ۲۶۱)



# اسلام میں تصور کا حکم

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مذہب

ضبط و ترتیب  
محمد عبد اللہ میں

میمن اسلامک پبلیشرز

الله اکبر  
الله اکبر

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## اسلام میں تصویر کا حکم

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ  
وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ  
وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ وَعَلَى كُلِّ مَنْ  
تَبَعَهُمْ بِالْحَسَنِ إِلَيْ يَوْمِ الدِّينِ - أَمَّا بَعْدُ!

آج کے دور میں "تصاویر" کا رواج ہر جگہ عام ہو چکا ہے۔ (لہذا ہم یہاں اس مسئلہ پر تفصیلی بحث کریں گے) چنانچہ سب سے پہلے ہم ان احادیث کو ذکر کریں گے جن میں تصاویر کی ممانعت وارد ہوئی ہے اور اس کے بعد اس کے بارے میں فقهاء کے مذاہب ذکر کریں گے۔

### احادیث میں تصاویر کی ممانعت

جن احادیث میں تصاویر کی ممانعت وارد ہوئی ہے، وہ مندرجہ ذیل ہیں۔

۱- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهمما

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

إِنَّ الَّذِينَ يَصْنَعُونَ هَذِهِ الصُّورَ يَعْذَبُونَ يَوْمَ

القيامة، يقال لهم: احيوا ما خلقتم -

(صحيح بخاری، باب عذاب المصورين و مسلم ايضاً)

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جو لوگ تصاویر بناتے ہیں قیامت کے روز ان کو عذاب دیا جائے گا اور ان سے کہا جائے گا کہ جو تم نے بنایا ہے اس کو زندہ کرو۔

۲- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه

قال: قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم:

ان من أشد الناس عذاباً يوم القيمة

المصورون - (صحيح بخاری و صحيح مسلم)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قیامت کے روز سب سے زیادہ سخت مذاب تصویر بنانے والوں کو دیا جائے گا۔

۳- قال أبو زرعة : دخلت مع أبي هريرة في

دار مروان فرأى فيها التصاوير فقال:

سمعت رسول الله صلی الله علیہ وسلم

يقول: قال الله عزوجل: ومن أظلم ممن

ذهب يخلق خلقاً كخلقى فليخلقوا ذرةً

وليخلقو حبة أو ليخلقو شعيرة -

(صحيح بخاري باب نقض الصور، صحيح مسلم أيضاً)

حضرت ابو زرعة فرماتے ہیں کہ میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ مروان کے گھر میں داخل ہوا، انہوں نے اس گھر میں تصاویر دیکھیں تو آپ نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اس شخص سے زیادہ ظالم کون ہو گا جو میرے پیدا کرنے کی طرح پیدا کرتا ہے پس اس کو توجیہ کئے کہ وہ ذرہ پیدا کر کے دکھائے اور داشہ پیدا کر کے دکھائے اور جو پیدا کر کے دکھائے۔

٤۔ عن أبي طلحة رضي الله عنه يقول:

سمعت رسول الله صلی الله عليه وسلم

يقول: لا تدخل الملائكة بيتابا فيه كلب ولا

صورة -

(صحيح مسلم، کتاب اللباس و الزينة، باب تحریم تصویر صورۃ الحیوان)

حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا، آپ نے فرمایا کہ فرشتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں کتابی تصویر ہو۔

٥۔ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال:

رسول الله صلی الله عليه وسلم لا تدخل

الملائكة بيتابا فيه تماثيل أو تصاوير - (صحيح مسلم أيضاً)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ فرشتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں مجسم یا تصاویر ہوں۔

۶- عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما

قال: سمعت محمداً صلی الله علیہ وسلم

يقول: من صور صورة في الدنيا كلف يوم

القيمة ان ينفع الروح وليس ينافخ -

(صحیح بخاری، باب من صور صورة الخ)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ میں نے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا، آپ نے فرمایا کہ جو شخص دنیا میں کوئی تصویر بنائے گا تو قیامت کے روز اس کو اس بات کا مکلف کیا جائے گا کہ وہ اس کے اندر روح ڈالے اور وہ اس کے اندر روح نہیں ڈال سکے گا۔

۷- قال سعيد بن أبي الحسن: كنت عند

ابن عباس اذ جاءه رجل فقال: يا ابن عباس!

انى رجل انما معيشتى من صنعة يدى وانى

اصنع هذه التصاویر، فقال ابن عباس: لا

أحدثك الا ما سمعت من رسول الله صلی

الله علیہ وسلم، سمعته يقول: من صور

صورة فان الله معذبه حتى ينفع فيها الروح

وليس بنافخ فيها ابداً - فربا الرجل ربوا  
شديدة واصفر وجهه، فقال: ويحك ان  
أبيت الا ان تصنع فعليك بهذا الشجر، كل  
شيئي ليس فيه روح -

(صحیح بخاری، کتاب البویع، باب بیع التصویر)

حضرت سعید بن ابی الحسن رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے پاس تھا، اتنے میں ان کے پاس ایک شخص آیا اور اس نے آکر کہا کہ اے ابن عباس! میری معيشت کا مدار میرے ہاتھ کی صنعت پر ہے اور میں یہ تصاویر بناتا ہوں۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا کہ میں تمہارے سامنے وہ بات بیان کرتا ہوں جو جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے میں نے سنی ہے، میں نے آپ کو یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ جس شخص نے کوئی تصویر بنائی تو اللہ تعالیٰ اس کو عذاب دینے والے ہیں یہاں تک کہ وہ اس تصویر میں روح ڈال دے اور وہ شخص کبھی بھی اس میں روح نہیں ڈال سکے گا، یہ سن کر اس شخص نے ایک لمبی سانس لی اور اس کا چہرہ پیلا پڑ گیا، حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا: ارے بھائی، اگر تو بنا ناہی چاہتا ہے تو اس درخت کی تصویر بنا اور ہر اس چیز کی تصویر بنا جس میں روح نہ ہو۔

٨ - عن أبي جحيفة رضي الله عنه قال: إن

النبي صلي الله عليه وسلم نهى عن ثمن

الدم و ثمن الكلب وكسب البغي ولعن  
أكل الربا وموكلة والواشمة والمستوشمة  
والمحصور -

(صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب من لعن المصور)

حضرت ابو جحينة رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے خون کی قیمت یعنی سے اور کتے کی قیمت یعنی سے اور بدکاری کی کمائی سے منع فرمایا ہے، اور آپ نے سود کھانے والے اور سود کھلانے والے اور ہاتھ میں گوڈنے والی اور گدوانے والی اور تصویر بنانے والے پر لعنت فرمائی ہے۔

٩- عن عائشة رضي الله عنها قالت: قدم رسول الله صلی الله علیه وسلم من سفر وقد سترت سهوة لى بقراط فيه تماثيل فلماراه رسول الله صلی الله علیه وسلم هتكه وقال: أشد الناس عذاباً يوم القيمة الذين يضاهئون بخلق الله، قالت: فقطعناه فجعلناه وسادة او وسادتين -

(صحيح بخاري، باب ما وطئ من التصاوير)

حضرت عائشہ رضي الله تعالى عنها فرماتی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سفر

سے تشریف لائے، میں نے روشنداں پر ایک باریک پرودہ ڈال دیا تھا جس پر تصاویر بنی ہوئی تھیں، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پرودے کو دیکھا تو آپ ﷺ نے اس کو پھاڑ دیا اور فرمایا کہ قیامت کے دن سب سے زیادہ سخت عذاب ان لوگوں کو ہوگا جو اللہ تعالیٰ کے عمل پیدائش کے ساتھ مشابہت اختیار کرتے ہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ ہم نے وہ پرودہ کاٹ دیا اور اس سے ایک یادو ٹکیے بنائے۔

۱۰۔ عن عبد الله بن عمر قال: وعد جبريل

النبي صلی اللہ علیہ وسلم فرات علیہ حتى  
اشتد علی النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
فخرج النبی صلی اللہ علیہ وسلم فلقیه  
فشكالیه ما وجد فقال: إنا لا ندخل بیتاً فيه  
صورة ولا كلب۔

(صحیح بخاری، باب لاتدخل الملائكة بیتاً فيه صورة)

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت جبریل علیہ السلام نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے وعدہ کر لیا، پس حضرت جبریل علیہ السلام نے آنے میں تاخیر کر دی، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر یہ بات شاق گز ری، آپ صلی اللہ علیہ وسلم گھر سے باہر نکلے، وہاں حضرت جبریل علیہ السلام سے ملاقات ہو گئی، آپ نے انتظار کی وجہ سے جو تکلیف ہوئی اس کی شکایت کی تو حضرت جبریل علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم

ایسے گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تصویر یا کتاب ہو۔

۱۱- عن جابر رضی اللہ عنہ قال: نہی رسول

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن الصورۃ فی

البیت و نہی اُن یصنع ذلک -

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے گھر میں تصویر رکھنے سے منع فرمایا ہے اور تصویر بنانے سے منع فرمایا ہے۔

۱۲- عن علی رضی اللہ عنہ اُنہ قال لأبی

الہیاج الأ سدی: ألا أبعثك علی ما یعثني

علیه رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان لا

تدع صورۃ الا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا

سویته -

(مسلم : کتاب الجنائز، باب الامر بتسویة القبور۔ ترمذی: کتاب الجنائز  
حدیث نمبر ۳۲۹ و ابو داؤد: کتاب الجنائز، حدیث نمبر ۳۲۱۸)

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ نے حضرت ابوالہیاج الاسدی رحمۃ اللہ علیہ سے فرمایا: کیا میں تمہیں ایسے کام کی ترغیب نہ دوں جس کی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے ترغیب دی، وہ یہ کہ کسی تصویر کو نہ چھوڑ و مگر یہ کہ تم اس کو مٹا دو اور کوئی بلند قبر نہ چھوڑ و مگر یہ کہ تم اس کو برابر کر دو۔

۱۳- عن عبد اللہ بن نجی الحضرمی عن

أبيه عن علي رضي الله عنهم في حديث  
طويل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم  
أنه ذكر عن جبريل عليه السلام أنه قال: إنها  
ثلاث لن يلخ ملك ما داموا فيها أبداً واحد  
منها كلب أو جنابة أو صورة روح -

آخر جه أحمد في مسنده كمافي فتح  
الباري ٢٧٩: ١، وآخر جه أيضاً النسائي  
و ابن ماجه مختصراً وسنه جيد كمافي  
”الفتح الرئيسي“ -

حضرت عبد اللہ بن تجی الحضری اپنے والد سے اور وہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ  
عنہ سے اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایک طویل حدیث میں حضور اقدس  
صلی اللہ علیہ وسلم نے روایت کرتے ہیں کہ حضرت جبریل علیہ السلام نے  
فرمایا کہ تین چیزیں ایسی ہیں کہ جب تک وہ کسی جگہ پر ہوں، فرشتے اس جگہ  
داخل نہیں ہوتے، ان میں سے ایک کتا، دوسرے ناپاکی کی حالت والا،  
تیسرا جاندار کی تصویر -

١٢ - عن عائشة رضي الله عنها قالت: لما  
اشتكي النبي صلى الله عليه وسلم ذكر  
بعض نساءه كنيسة يقال لها مارية وكانت

أم سلمة و أم حبيبة أتتا ارض الحبشة  
فذكرتا من حسنها و تصاوير فيها فرفع رأسه  
فقال: أولئك اذمات فيهم الرجل الصالح  
بنوا على قبره مسجداً ثم صوروا فيه تلك  
الصور، أولئك شرار خلق الله۔

(آخر جه البخاري و مسلم والنمساني)

حضرت عائشة رضي الله تعالى عنها سے روایت ہے، فرماتی ہیں کہ جب حضور  
قدس صلی اللہ علیہ وسلم یکار ہوئے تو بعض خواتین نے نصاریٰ کے کنیسے کا  
تذکرہ کیا جس کو ”ماریہ“ کہا جاتا تھا، حضرت ام سلمہ اور حضرت ام حبیبة رضی  
الله تعالیٰ عنہما یہ دونوں جبش سے آئی تھیں، اس لئے ان دونوں نے اس کنیسے  
کے حسن اور اس کے اندر جو تصاویر ہیں ان کا ذکر کیا، حضور اقدس صلی اللہ  
علیہ وسلم نے اپنا سر مبارک اٹھایا اور فرمایا کہ یہ وہ لوگ ہیں کہ جب ان میں  
کسی نیک آدمی کا انتقال ہو جاتا ہے تو اس کی قبر پر مسجد بنادیتے ہیں اور پھر  
اس مسجد میں تصاویر بنادیتے ہیں، یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں بدترین لوگ  
ہیں۔

مندرجہ بالا چودہ احادیث مرفوع ہیں، اور سب کی سب على الاطلاق  
اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ تصاویر ممنوع ہیں اور اس بارے میں کوئی فرق نہیں  
ہے کہ وہ تصاویر جسم والی ہوں یا وہ تصاویر کپڑوں پر یا کاغذ وغیرہ پر بنائی گئی  
ہوں۔

## تصاویر کے بارے میں صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے اقوال اور ان کا تعامل

اسی طرح صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اور تابعین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم سے بہت سے ایسے آثار وارد ہوئے ہیں جو اس بات دلالت کرتے ہیں کہ یہ حضرات بھی تصویر کو مطلقًا حرام قرادیتے ہیں۔ ان آثار میں سے چند آثار مندرجہ ذیل ہیں:

۱- عن عمر رضی اللہ عنہ أنه قال  
للنصاری: أنا لا ندخل كنا ئسکم من أجل  
التماثيل التي فيها الصور -

(ذکرہ البخاری تعلیقاً فی کتاب الصلاة، باب الصلاة فی البيعة)

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ آپ نے نصاری سے فرمایا کہ ہم تمہارے عبادت خانوں میں ان مجسموں کی وجہ سے داخل نہیں ہوتے جو کہ حقیقت میں تصاویر ہیں۔

عبدالرازاق نے ان اثر کو اسلم مولیٰ عمر کے طریق سے اس طرح لفظ

کیا ہے کہ:

لَمَّا قَدِمَ عُمَرُ الشَّامَ صَنَعَ لَهُ رَجُلٌ مِّنْ  
النَّصَارَى طَعَامًا وَكَانَ مِنْ عَظَمَائِهِمْ وَقَالَ:

أَحَبُّ أَنْ تَجِيئَنِي وَتَكْرِمَنِي فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: إِنَّا  
لَا نَدْخُلُ كُنَائِسَكُمْ مِّنْ أَجْلِ الصُّورِ الَّتِي فِيهَا  
يَعْنِي التَّمَاثِيلَ -

جب حضرت عمر رضي الله تعالى عنه شام میں تشریف لائے تو نصاریٰ کے ایک شخص نے آپ کے لئے کھانا تیار کیا، وہ شخص نصاریٰ کے بڑے لوگوں میں سے تھا، اس نے حضرت عمر رضي الله تعالى عنه سے کہا کہ میں یہ چاہتا ہوں کہ آپ میرے یہاں تشریف لائیں اور مجھے عزت بخشیں، حضرت عمر رضي الله تعالى عنہ سے اس سے فرمایا کہ ہم تمہارے عبادت خانوں میں ان تصاویر یعنی مجسموں کی وجہ سے داخل نہیں ہوتے جو اس میں موجود ہوتی ہیں۔

٢- عن عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ بَعَثَ أَبَا

الْهَيَاجَ الْأَسْدِيَّ وَقَالَ لَهُ: أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَى  
مَا بَعْنَتِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ أَنْ لَا تَدْعُ صُورَةً إِلَّا طَمَسْتَهَا الْخَ -

(یہ اثر اور اس کا ترجمہ اور پر نمبر ۱۲ میں گزر چکا ہے)

٣- عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه رأى  
صورة في البيت فرجع -

(بخاری، كتاب النكاح، باب هل يرجع اذا رأى منكراً)

حضرت عبداللہ بن مسعود رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ انہوں نے گھر

میں تصویر دیکھی تو واپس چلے گئے (اور گھر کے اندر داخل نہیں ہوئے)

۳ - عن أبي مسعود الأنصاري رضي الله

عنه أن رجلاً صنع له طعاماً فدعاه فقال: أفي

البيت صورة؟ قال: نعم! فأبى أن يدخل حتى

كسر الصورة ثم دخل -

(سنن بیہقی ۷: ۲۶۸، کتاب النکاح، باب المدعیری صوراً)

حضرت ابو مسعود الانصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے ان کے لئے کھانا تیار کیا اور پھر ان کو بلا یا، انہوں نے پوچھا کہ کیا گھر میں کوئی تصویر ہے؟ داعی نے کہا کہ ہاں! آپ نے اس کے گھر میں داخل ہونے سے انکار کر دیا حتیٰ کہ اس شخص نے وہ تصویر توڑ دی پھر آپ اس کے گھر میں داخل ہوئے۔

۵ - عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه رأى

فرساً من رقاع في يد جارية فقال: ألا ترى

هذا؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

إنما يعمل هذا من لا خلاق له يوم القيمة -

(مسند احمد ۲: ۲۸۹)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک بچی کے ہاتھ میں کپڑے کا بنا ہوا ایک گھوڑا دیکھا، آپ نے فرمایا کہ کیا تم اس کو نہیں دیکھتی ہو؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ایسی چیز وہی شخص

باتا ہے جس کا قیامت کے روز کوئی حصہ نہیں ہے۔ (یعنی ثواب کا)

۶۔ عن شعبة مولیٰ ابن عباس رضی اللہ عنہما ان المسور ابن مخرمة دخل علیٰ عبد اللہ بن عباس یعودہ، فرأی علیہ ثوب استبرق، فقال: يا ابن عباس! ما هذا الثوب؟ قال ابن عباس: وما هو؟ قال: الاستبرق قال: انما كره ذلك لمن يتكبر فيه قال: ما هذه التصاویر في القانون؟ فقال: لاجرم، ألم تر كيف أحرقها بالنار؟ فلما خرج قال: انزعوا هذا الثوب عنى واقطعوا رءوس هذه التصاویر التي في القانون فقطعوها۔

(سنن بیهقی، ۷: ۲۷۰، مسند احمد ۱: ۳۵۳)

شعبہ مولیٰ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما راویت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت مسور بن مخرمة رضی اللہ تعالیٰ عنہ عیادت کے لئے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے پاس تشریف لائے تو دیکھا کہ ان کے اوپر موٹا ریشمی کپڑا ہے، انہوں نے فرمایا اے ابن عباس! یہ کپڑا کیا ہے؟ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے پوچھا کہ کیا ہوا؟ انہوں نے کہا یہ تو ریشمی کپڑا ہے، حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا کہ یہ ان لوگوں کے لئے پہننا مکروہ ہے جو اس کو پہن کر تکبر کریں۔ پھر انہوں نے فرمایا کہ انگلیٹھی میں جو

تصاویر ہیں، وہ کیسی ہیں؟ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا کہ اس میں کوئی گناہ نہیں، کیا تم نہیں دیکھ رہے ہو کہ ان کو آگ نے کس طرح جلا دیا ہے۔ جب حضرت مسیح بن مخرم رضی اللہ تعالیٰ عنہ واپس تشریف لے گئے تو حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا کہ یہ کپڑا میرے اوپر سے ہٹا دو اور انگیٹھی میں جو تصاویر ہیں ان کے سروں کو کاٹ دو۔ پس ان کو کاٹ دیا گیا۔

۷- عن قتادة أَنَّ كَعْبَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: وَ  
أَمَّا مِنْ آذِي اللَّهِ فَالذِّينَ يَعْمَلُونَ الصُّورَ  
فَيُقَالُ لَهُمْ: أَحْيِوْا مَا خَلَقْتُمْ -

(مصنف عبدالرزاق ج ۱۰ ص ۳۰۰، حدیث نمبر ۱۹۳۹۲)

حضرت قتادہ سے روایت ہے کہ حضرت کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کو تکلیف دی، یہ وہ لوگ ہیں جو تصاویر بناتے ہیں، ان سے کہا جائے گا (قیامت کے دن) کہ جو تم نے بنایا ہے ان کو زندہ کرو۔

۸- عن قتادة قَالَ: يَكْرَهُ مِنَ التَّمَاثِيلِ مَا فِيهِ  
الرُّوحُ فَأَمَّا الشَّجَرُ فَلَا يَأْسُ بِهِ -

(مصنف عبدالرزاق ج ۱۰ ص ۳۰۰، حدیث نمبر ۱۹۳۹۳)

حضرت قتادہ فرماتے ہیں کہ وہ تماثیل مکروہ ہیں جو ذی روح کی ہوں، اگر درخت کی تماثیل ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

۹- أَخْرَجَ أَبْنَ سَعْدٍ فِي طَبَقَاتِهِ أَنَّ سَعِيدَ بْنَ

## المسيّب كان لا يأذن لابنته في اللعب

بيانات العاج -

(طبقات ابن سعد: ج ٥، ص ١٣٣)

ابن سعدؓ نے طبقات میں فرمایا ہے کہ حضرت سعید بن میتب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اپنی بیٹی کو ہاتھی دانت کی گڑیا سے کھینے کی اجازت نہیں دیتے تھے۔

### فقہاء کے مذاہب

مندرجہ بالا احادیث اور آثار کی وجہ سے جمہور فقہاء تصاویر بنانے اور تصاویر کو گھروں میں لگانے کی حرمت کے قائل ہیں، چاہے وہ تصاویر جسم اور سایہ دار ہوں یا غیر جسم ہوں اور سایہ دار نہ ہوں۔

چنانچہ حدیث نمبر ۲۳ جو حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے، مسلم شریف کی حدیث ہے، اس کے تحت علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ اپنی "شرح مسلم" میں فرماتے ہیں:

قال أصحابنا وغيرهم من العلماء، تصویر  
صورة الحيوان حرام شديد التحريم وهو  
من الكبار، لأنه متوعد عليه بهذا الوعيد  
الشديد المذكور في الأحاديث، وسواء صنعته  
بما يمتهن أو بغيره فصنعته حرام بكل حال  
لأن فيه مضاهاة لخلق الله تعالى..... وأما

اتخاذ المصور فيه صورة حيوان فان كان  
 معلقاً على حائط أو ثوبا ملبوساً أو عمامة  
 ونحو ذلك مما لا يعد ممتهنا فهو حرام، وإن  
 كان في بساط يداس ومخدة ووسادة و  
 نحوها مما يمتهن فليس بحرام، ولا فرق  
 في هذا كله بين ماله ظل ومالاً ظل له - هذا  
 تلخيص مذهبنا في المسئلة - و بمعناه قال  
 جماهير العلماء من الصحابة والتابعين ومن  
 بعدهم وهو مذهب الشورئي ومالك وأبي  
 حنيفة وغيرهم -

ہمارے اصحاب اور دوسرے علماء فرماتے ہیں کہ حیوان کی تصویر بنانا انتہائی  
 شدید حرام ہے اور یہ گناہ بکیرہ ہے، اس لئے کہ اس عمل پر شدید عیید احادیث  
 میں مذکور ہے، چاہے اس کو کسی حقیر چیز پر بنائے یا باعزت چیز پر بنائے، ہر  
 حال میں اس کی صنعت حرام ہے، اس لئے کہ اس عمل میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ  
 عمل پیدائش میں مثاہیت اختیار کرنا ہے۔ جہاں تک اس چیز کے رکھنے کا  
 تعلق ہے جس پر کسی حیوان کی تصویر بنی ہوئی ہے، تو اگر وہ تصویر کسی ایسی چیز  
 پر بنی ہوئی ہے جو کسی دیوار پر لگی ہوئی ہے، یا وہ کپڑا ہے جو جسم پر پہننا ہوا ہے،  
 یا عمامة پر ہے، یا اس طرح کی کسی ایسی چیز پر ہے جس کو حقیر نہیں سمجھا جاتا تو  
 ایسی چیز رکھنا حرام ہے، اور اگر وہ تصویر ایسے پچھونے پر بنی ہوئی ہے جو روندا

جاتا ہے، یا کسی چھوٹے یا بڑے ایسے نکیوں پر بنی ہوئی ہے جن کو معمولی سمجھا جاتا ہے تو ان کو رکھنا حرام نہیں۔ البتہ اس لحاظ سے حلت اور حرمت میں کوئی فرق نہیں کہ وہ تصویر سایہ دار ہے یا نہیں۔ اس مسئلہ میں مندرجہ بالا تفصیل ہمارے مذہب کا خلاصہ ہے، جمہور صحابہ کرامؐ اور جمہور تابعینؐ اور ان کے بعد کے جمہور علماء کا بھی یہی قول ہے۔ امام مالک، امام ثوری اور امام ابو حنیفہ رحمہم اللہ وغیرہم کا بھی یہی مسلک ہے۔

علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ نے ”عملۃ القاری“ میں اسی طرح کا قول نقش فرمایا ہے، دیکھئے (ج ۱۰، ص ۳۰۹) اسی سے احتفاظ اور شوافع کا مسلک بھی ظاہر ہو جاتا ہے اور حنبلہ کا مذہب بھی یہی ہے، چنانچہ علامہ مرداوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

یحرم تصویر ما فيه روح ولا یحرم تصویر  
الشجر و نحوه، والتمثال مملاً یشابه ما فيه  
روح، علی الصحيح من المذهب..... ویحرم  
تعليق ما فيه صورة حیوان و ستر الجدار به  
و تصویره علی الصحيح من المذهب۔

(الانصاف للمرداوی، ج ۱، ص ۳۷۳)

صحیح مذہب کے مطابق ذی روح کی تصویر بنانا حرام ہے اور درخت وغیرہ کی تصویر بنانا اور ایسا مجسمہ بنانا جو کسی ذی روح کے مشابہ نہ ہو، حرام نہیں۔ اور صحیح مذہب کے مطابق ایسی چیز لٹکانا جس پر حیوان کی تصویر بنی ہو اور اس چیز

سے دیوار کا پرودہ کرنا اور کسی حیوان کی تصویر بنانا حرام ہے۔ علامہ ابن قدامہ رحمۃ اللہ علیہ نے ”المغنى“ میں ص ۷، ح ۷، کتاب الولیمہ میں بھی یہی بات ارشاد فرمائی ہے۔

چونکہ تصویر کے مسئلہ میں امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کی مختلف روایات ہیں، اس وجہ سے علماء مالکیہ کے درمیان اس بارے میں اختلاف پیش آیا ہے، البتہ مذهب مالکیہ کی تمام روایات و اقوال کا اس پر اتفاق ہے کہ وہ جسم تصویر جو سایہ دار ہو حرام ہے، البتہ وہ تصویر جو سایہ دار نہ ہو جیسے کاغذ یا کپڑے پر بنائی ہوئی تصویر، اس کی حرمت کے بارے میں اختلاف ہے۔

علامہ ابی رحمۃ اللہ علیہ شرح مسلم میں فرماتے ہیں:

واختلف في تصویر مala ظل له فكرهه ابن

شهاب في أي شئي صور من حائط او ثوب

او غيرهما و أجاز ابن القاسم تصویره في

الشیاب لقوله في الحديث الآتی "إلا رقمًا

في ثوب" (شرح المسلم للأتی: ج ۵، ص ۳۹۲)

یعنی جو تصویر سایہ دار نہ ہو، اس کے بارے میں اختلاف ہے، علامہ ابن شہاب رحمۃ اللہ علیہ اس کو کروہ قرار دیتے ہیں چاہے وہ دیوار پر ہو یا کپڑے پر ہو یا کسی اور چیز پر ہو، جبکہ علامہ ابن القاسم رحمۃ اللہ علیہ صرف اس تصویر کو جائز قرار دیتے ہیں جو کسی کپڑے پر بنی ہوئی ہو، اس لئے کہ حدیث شریف کے الفاظ ”إلا رقمًا في ثوب“ میں ایسی تصویر کی اجازت دی گئی ہے۔

اسی طرح علامہ موافق رحمۃ اللہ علیہ نے ابن عزیز رحمۃ اللہ علیہ سے نقل کیا ہے کہ تصویر کی حرمت کا حکم صرف ان تصاویر کے ساتھ ہے جو جسم دار ہوں۔ (دیکھئے: الناج والا کلیل: ج ۲، ص ۳)

علامہ درود رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وَالْحَالِ أَنْ تَصَوِّرِ الْحَيَّاتِ حَرَمٌ  
أَجْمَاعًا أَنْ كَانَتْ كَامِلَةً لَهَا ظَلٌّ مَمَّا يَطُولُ  
اسْتِمْرَارُهُ، بِخَلَافِ ناقصِ عَضْوٍ لَا يَعِيشُ بِهِ  
لَوْ كَانَ حَيَّا نَاهٍ، وَبِخَلَافِ مَا لَا ظَلٌّ لَهُ كَنْقُشٌ  
فِي وَرْقٍ أَوْ جَدَارٍ، وَفِيمَا لَا يَطُولُ اسْتِمْرَارُهُ  
(كَمَالُو كَانَتْ مِنْ نَحْوِ قُشْرِ بَطِيخٍ) خَلَافٌ،  
وَالصَّحِيحُ حِرْمَتٌ۔

(حاشیۃ الصاوی علی الشرح الصغیر، ۵۰۱:۲)

یعنی خلاصہ یہ کہ اگر حیوانات کی تصاویر کامل ہوں، سایہ دار ہوں اور دریپا ہوں تو ایسی تصاویر بالا جماعت حرام ہیں۔ بخلاف اس تصویر کے جو ایسے ناقص عضو دوں ہو کہ اگر وہ حقیقی حیوان ہوتا تو اس عضو کے ناقص ہونے کی وجہ سے زندہ نہیں رہ سکتا تھا اور بخلاف ایسی تصویر کے جو سایہ دار نہ ہو جیسے کاغذ یا دیوار پر کسی حیوان کا نقش، البتہ وہ تصویر جو دریپا نہ ہو (جیسے تربوز کے چھکلے سے کسی حیوان کی صورت بنادی) اس کے بارے میں اختلاف ہے، اور صحیح قول یہ ہے کہ ایسی تصویر حرام ہے۔

مذہب مالکیہ کی کتابوں کی طرف مراجعت کرنے سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ اکثر فقهاء مالکیہ تصویر کی کراہت کے قائل ہیں اگرچہ وہ سایہ دار نہ ہو، الائیکہ وہ تصویر ذلت و الی جگہ پر بنائی گئی ہو۔ چنانچہ علامہ خرشی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

قال فی التوضیح: التمثال اذا كان لغير حیوان كالشجر جائز وان كان لحیوان فماله ظل ویقیم فهو حرام باجماع، وكذا يحرم وان لم یقم کا لعجین خلافاً لأصله وما لا ظل له ان كان غير ممتهن فهو مکروه وان كان ممتهنا فترکه أولی۔

(خرشی علی مختصر الخلیل، ۳۰۳:۳)

علامہ خرشی رحمۃ اللہ علیہ ”توضیح“ میں فرماتے ہیں کہ اگر کسی غیر حیوان کا مجسمہ ہو مثلاً درخت کا تو وہ جائز ہے، اور اگر حیوان کا مجسمہ ہو تو اگر وہ مجسمہ سایہ دار ہو اور پائیدار ہو تو وہ بالاجماع حرام ہے، اور اگر پائیدار نہ ہو جیسے گوندا ہوا آٹا تو بھی حرام ہے خلافاً لاصح۔ اور اگر وہ ایسا مجسمہ ہے جو سایہ دار نہیں ہے تو اس صورت میں اگر وہ کسی حقیر اور ذلیل جگہ پر نہ ہو تو مکروہ ہے اور اگر کسی ذلیل اور حقیر جگہ پر ہو تو بھی اس کا ترک اولیٰ ہے۔ علامہ دردیر رحمۃ اللہ علیہ نے ”شرح الکبیر“ میں بھی اسی طرح بیان فرمایا ہے۔ (دیکھئے: دسوقی، ج ۲، ص

۳۳۸، الزرقانی علی مختصر خلیل ج ۲، ص ۵۳)

خلاصہ یہ ہے کہ جسم دار تصویر بنانا ائمہ اربعہ کے نزدیک بالاتفاق حرام ہے، اگر جسم دار نہ ہو تو بھی آئمہ ثلاثہ کے نزدیک ایک قول حرام ہونے کا ہے، البته اکثر علماء مالکیہ کے نزدیک مختار مذہب یہ ہے کہ ایسی تصویر مکروہ ہے، لیکن بعض علماء مالکیہ ایسی تصویر کے جواز کے قائل ہیں۔

جو حضرات فقهاء غیر جسم تصویر کے جواز کے قائل ہیں، وہ حضرت بسر بن سعید کی اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں:

أَنَّ بَسِرَ بْنَ سَعِيدَ حَدَّثَنَا أَنَّ زَيْدَ بْنَ خَالِدَ  
الْجَهْنَى حَدَّثَهُ وَمَعَ بَسِرٍ عَبْدَ اللَّهِ الْخُوَلَانِيَّ،  
أَنَّ أَبَا طَلْحَةَ حَدَّثَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لَا تَدْخُلُ الْمَلَائِكَةَ بَيْتًا فِيهِ  
صُورَةٌ، قَالَ بَسِرٌ: فَمَرَضَ زَيْدٌ بْنُ خَالِدٍ  
فَعَدَنَا هُوَ فَإِذَا نَحْنُ فِي بَيْتِهِ بَسْتَرٌ فِيهِ تَصَوِّيرٌ  
فَقُلْتُ لِعَبْدِ اللَّهِ الْخُوَلَانِيَّ، أَلَمْ يَحْدُثْنَا فِي  
الْتَّصَوِّيرِ؟ قَالَ أَنْهُ قَالَ: إِلَّا رَقْمًا فِي ثُوبِ الْمَلَائِكَةِ  
تَسْمِعُهُ؟ قُلْتُ: لَا، قَالَ: بَلٌّي قَدْ ذَكَرْتَ ذَلِكَ۔

(صحيح مسلم، کتاب اللباس والزينة)

حضرت بسر بن سعید بیان کرتے ہیں کہ حضرت زید بن خالد جہنی بیان کرتے ہیں اور حضرت بسر کے ساتھ عبد اللہ خولانی بھی تھے کہ حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

فرشتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تصویر ہو۔" حضرت بزر بن سعید فرماتے ہیں کہ حضرت زید بن خالد الجھنی رحمۃ اللہ علیہ بیمار ہو گئے، ہم ان کی عیادت کے لئے گئے، ہم جس کمرے میں تھے اس میں ایک پرده تھا جس پر تصاویر بنی ہوئی تھیں، میں نے حضرت عبید اللہ خولانی سے کہا کہ کیا انہوں نے تصاویر کے بارے میں حدیث بیان نہیں کی تھی؟ حضرت عبید اللہ خولانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ انہوں نے یہ بھی تو فرمایا تھا "إِلَّا رَقْمًا فِي ثُوبٍ" کیا تم نے یہ الفاظ نہیں سنے تھے؟ میں نے کہا کہ نہیں، انہوں نے کہا کہ کیوں نہیں سنا، انہوں نے یہ الفاظ بیان کئے تھے۔"

ترمذی شریف میں یہ حدیث ہے کہ:

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَتْبَةَ أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى أَبِيهِ طَلْحَةَ الْأَنْصَارِيِّ يَعْوَدُهُ، قَالَ: فَوَجَدَتْ عَنْهُ سَهْلَ بْنَ حَنْيَفَ، قَالَ: فَدَعَا أَبْوَ طَلْحَةَ إِنْسَانًا يَنْزَعُ نَمَطًا تَحْتَهُ فَقَالَ لَهُ سَهْلٌ: لَمْ تَنْزِعْهُ؟ قَالَ: لَأْنَ فِيهِ التَّصَوِيرَ وَقَدْ قَالَ فِيهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا قَدْ عَلِمْتَ، قَالَ سَهْلٌ: أَوْلَمْ يَقُلَّ: "إِلَّا مَا كَانَ رَقْمًا فِي ثُوبٍ؟" فَقَالَ: بَلٌّ وَلَكِنَّهُ أَطِيبُ لِنَفْسِي (ترمذی، کتاب اللباس، حدیث نمبر ۱۷۵۰)

حضرت عبید اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ روایت فرماتے ہیں کہ وہ حضرت ابو طلحہ

انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس عیادت کے لئے گئے، فرماتے ہیں کہ میں نے وہاں حضرت سہل بن حنیف کو موجود پایا، فرماتے ہیں کہ اس وقت حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک شخص کو بلا یا تاکہ وہ ان کے نیچے سے چادر نکال لے، حضرت سہل رضی اللہ عنہ نے ان سے فرمایا کہ آپ اس کو کیوں نکال رہے ہیں؟ حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ اس میں تصاویر ہیں اور تصاویر کے بارے میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کچھ فرمایا ہے وہ آپ جانتے ہیں، حضرت سہل رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ کیا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا ”الا ما کان رقما فی ثوب“؟ حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ یہ ضرور فرمایا ہے لیکن اس کا نکال دینا مجھے زیادہ پسندیدہ ہے۔

غیر مجتد تصوری کے جواز کے قائلین مندرجہ بالا دو احادیث سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ان دونوں حدیثوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ وہ تصوری جو کسی کپڑے پر بنی ہوئی ہو، وہ حرمت سے مستثنی ہے، لہذا ایسی تصوری جائز ہے۔

جمہور فقهاء ان احادیث کے جواب میں فرماتے ہیں کہ ”الرقم فی الشوب“ سے مراد وہ تصوری ہے جو کسی درخت یا کسی غیر ذی روح کی تصوری ہو، اس کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مروی ہے کہ:

دخل علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

وقد سترت سهوة لى بقراام فيه تماثيل، فلما  
رآه هتكه وتلون وجهه وقال يا عائشة! أشد  
الناس عذابا عند الله يوم القيمة. الذين  
يضاهون بخلق الله -

حضرت عائشة رضي الله تعالى عنها فرماتي ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم میرے پاس تشریف لائے، میں نے اپنے طاقچے کو ایک ایسے پردے سے ڈھانپا ہوا تھا جس پر تصاویر تھیں، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے وہ پردہ دیکھا تو آپ نے اس کو پھاڑ دیا اور آپ کا چہرہ متغیر ہو گیا اور فرمایا: اے عائشہ! قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے پاس سب سے زیادہ سخت عذاب ان لوگوں کو ہوگا جو اللہ تعالیٰ کے پیدا کرنے کے عمل سے مشاہدت اختیار کرتے ہیں۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ وہ تصویر جو کسی کپڑے پر بنی ہوئی ہو، جائز ہوتی تو اس پردے پر بنی ہوئی تصویر پر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نکیرنا فرماتے جبکہ وہ پردہ کپڑے کا تھا۔ (جہاں تک اس قصہ میں روایات کے اختلاف کا تعلق ہے، اس کی تحقیق انشاء اللہ اس باب کی اسی حدیث کے تحت اجھائے گی اور وہاں پر ہم یہ بیان کریں گے کہ تمام روایات میں ایک ہی واقعہ مذکور ہے اور اس حدیث کو متعدد واقعات پر محمل کرنا بہت بعید ہے)

ہمارے زمانے کے بعض مجددین نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ تصویر کی حرمت ابتداء اسلام میں تھی، اس لئے کہ ابتداء کا زمانہ جاہلیت اور

پرستی کے زمانے سے قریب تھا اور لوگوں کے دلوں میں توحید کا عقیدہ رائج نہیں ہوا تھا، لہذا جب توحید کا عقیدہ ان کے اندر راست ہو گیا تو تصویر کی حرمت اٹھا لی گئی۔ متجددین کے اس دعویٰ پر قرآن و حدیث میں کوئی دلیل موجود نہیں، اگر تصویر کی حرمت کا حکم منسخ ہو جاتا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ہر احتجاج کا شیخ بیان فرماتے اور صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کو تصاویر سے منع نہ فرماتے۔ اور آپ نے دیکھا کہ فقہاء صحابہ ایسے گھروں میں داخل ہونے سے منع فرماتے تھے جن میں تصاویر ہوتیں، یہ سب کچھ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے جانے کے بعد پیش آیا۔ یہ اس بات کی دلیل قطعی ہے کہ تصویر کی حرمت کا حکم اب بھی باقی ہے اور اس حکم کو کسی چیز نے منسخ نہیں کیا۔ اور یہ حکم کیسے منسخ ہو سکتا ہے جبکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے تصویر کی حرمت کی علت یہ بیان فرمائی ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کے پیدا کرنے کے عمل سے مشابہت اختیار کرنا ہے، یہ علت ایسی ہے جو کسی زمانے کے ساتھ مخصوص نہیں ہے کہ ایک زمانے میں پائی جائے اور دوسرے زمانے میں نہ پائی جائے۔

علامہ ابن دیقیق العید رحمۃ اللہ علیہ "شرح العمدۃ" میں فرماتے ہیں:

وَلَقَدْ أَبْعَدَ غَايَةَ الْبَعْدِ مِنْ قَالَ: إِنَّ ذَلِكَ  
مَحْمُولٌ عَلَى الْكُرَاهَةِ وَأَنَّ التَّشْدِيدَ كَانَ فِي  
ذَلِكَ الزَّمَانَ لِقَرْبِ عَهْدِ النَّاسِ بِعِبَادَةِ  
الْأَوْثَانِ، وَهَذَا الزَّمَانُ حِيثُ اَنْتَشَرَ الْإِسْلَامُ

و تمهدت قواعده فلا يساويه في هذا التشديد  
 و هذا القول عندنا باطل قطعاً لأنه قد  
 ورد في الأحاديث والأخبار عن أمراً الآخرة  
 بعذاب المصورين، وانهم يقال لهم: احيوا  
 مخلقتم، وهذه علة مخالفة لما قاله هذا  
 القائل - وقد صرّح بذلك في قوله عليه  
 السلام: المشبهون بخلق الله، وهذه علة  
 عامةً مستقلةً مناسبةً ولا تخص زماناً دون  
 زمان، وليس لنا أن نتصرف في النصوص  
 المتظاهرة المتضادرة بمعنى خيالي -

(شرح العمدة، ج ١، ص ٢٤١، كتاب الجنائز، حديث: ١١)

جن لوگوں نے یہ بات کہی ہے، انہوں نے اپنائی دوڑ کی بات کہی ہے کہ تصویر  
 کی حرمت کراہت پر محول ہے اور یہ تصویر کی حرمت کی شدت اسی زمانے میں  
 تھی (جب اسلام نیا نیا تھا) کیونکہ لوگوں کا وہ زمانہ تھوں کی عبادت سے  
 قریب کا زمانہ تھا، اب اس زمانہ میں چونکہ اسلام پھیل چکا ہے اور اسلام کے  
 قواعد آسان ہو چکے ہیں، اس لئے اس حکم میں اب وہ شدت باقی نہیں رہی -  
 ہمارے نزدیک یہ قول قطعی طور پر باطل ہے، اس لئے کہ احادیث اور اخبار  
 میں تصویر بنانے والوں کو آخرت میں عذاب دیے جانے کی وعید وارد ہوئی  
 ہے اور قیامت کے روز تصویر بنانے والوں سے کہا جائے گا کہ جو تم نے بنایا

ہے اس کو زندہ کرو۔ لہذا یہ علت ان مجددین کے قول کے بالکل مخالف ہے اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول میں اس کی صراحت موجود ہے، وہ یہ کہ ”المشیبُون بخلق الله“ یعنی یہ تصاویر ہنانے والے اللہ تعالیٰ کے بنانے سے مشابہت اختیار کرتے ہیں۔ یہ علت عام، مستقل اور مناسب ہے، کسی زمانے کے ساتھ مخصوص نہیں ہے، لہذا ایک خیالی معنی کی وجہ سے ایسی نصوص میں تصرف کرنا جائز نہیں جو ظاہر ہیں اور جو ایک دوسرے کی تائید کر رہی ہیں۔

علامہ احمد شاکر رحمۃ اللہ علیہ علامہ ابن دقیق العید رحمۃ اللہ علیہ کی مندرجہ بالاعمارت کے بعد فرماتے ہیں:

هذا ما قاله ابن دقیق العید منذ أكثر من

٦٧٠ سنة، يرد على قوم تلاعبوا بهذه

النصوص في عصره أو قبل عصره، ثم يأتي

هؤلاء المفتون المضلون واتباعهم

المقلدون الجاهلون أو الملحدون الهدامون،

يعيدونها جزعة ويلعبون بنصوص الأحاديث

كما لعب أولئكم من قبل، ثم كان من اثر

هذه الفتوى الجahلة ان ملئت بلادنا

بمظاهر الوثنية كاملة فنصبت التماثيل

وملئت بها البلاد تكريماً للذكرى من نسبت  
 إليه وتعظيمًا..... وكان من أثر هذه الفتوى  
 الجاهلية أن صنعت الدولة وهي تزعم أنها  
 دولة إسلامية في أمّة إسلامية ماسمتها  
 مدرسة الفنون الجميلة أو كلية الفنون  
 الجميلة صنعت معهداً للفجور الكامل  
 الواضح! ويكفي للدلالة على ذلك أن  
 يدخله الشبان الماجنون من الذكور  
 والإناث إباحيين مختلطين، لا يردعهم دين  
 ولا عفاف ولا غيرة، يصوروون فيه الفواجر  
 من الغانيات اللائي لا يستحيين أن يقفن  
 عرايا ويجلسن عرايا ويضطجعن عرايا.....  
 ثم يقولون لنا: هذا فن، لعنهم الله ولعن من  
 رضى هذا منهم أو سكت عليه۔

(تعليق احمد شاكر على مسند احمد، ج ۱۲، ص ۱۵۱، حديث نمبر ۱۶۶)

بعض مجدهين تصوير کے جواز پر قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال  
 کرتے ہیں جو حضرت سلیمان علیہ السلام کے قصہ میں نازل ہوئی ہے کہ:  
 يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ

وَجَهَانِ كُلَّ جَوَابٍ وَفُدُورٍ رَّأَ سَيَّاتٍ۔

(سورة سبا: آیت ۱۳)

وہ جنات ان کے لئے وہ چیزیں بناتے جو ان کو (بنانا) منظور ہوتا، بڑی بڑی عمارتیں اور مورتیاں اور لگن (ایسے بڑے) جیسے حوض اور (بڑی بڑی) دیکھیں جو ایک ہی جگہ جبی رہیں۔

تجددِ دین اس آیت سے استدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ آیت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ جنات حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے مورتیاں بناتے تھے اور اللہ تعالیٰ نے اس بات کو نعمتوں کے بیان کے سیاق میں ذکر فرمایا ہے، لہذا اس سے پتہ چلا کہ مورتیاں بنانا حرام نہیں۔

لیکن یہ استدلال دو وجہ سے درست نہیں، پہلی وجہ یہ ہے کہ لغت میں ”تمثال“ ہر اس تصویر کو کہا جاتا ہے جو کسی دوسری شیٰ کی صورت کے مطابق بنائی گئی ہو، جیسا کہ ”سان العرب“ وغیرہ میں اسکی صراحت موجود ہے۔ لہذا یہ ممکن ہے کہ وہ ”تماثیل“ جو جنات حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے بناتے تھے وہ غیر ذی روح کی تصاویر ہوں، چنانچہ علامہ زکھشی رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر ”کشف“ میں مندرجہ بالا آیت کے تحت فرماتے ہیں:

وَيَحُوزُ أَنْ يَكُونَ غَيْرَ صُورَ الْحَيَاةِ كَصُورِ  
الْأَشْجَارِ وَغَيْرِهَا لَاَنَّ التَّمَثَالَ كُلَّ مَا صُورَ  
عَلَى مَثَلٍ صُورَةً غَيْرَهُ مِنْ حَيَاةٍ أَوْ غَيْرِ

## حیوان -

یعنی یہ ممکن ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے جنات جو تماثیل بناتے تھے وہ غیر حیوان مثلاً درخت وغیرہ کی تماثیل ہوں، کیونکہ "تمثال" ہر اس تصور پر کو کہا جاتا ہے جو کسی دوسری چیز کی صورت کے مثل بنائی جائے، چاہے وہ حیوان کی صورت ہو یا غیر حیوان کی ہو۔

اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ توراة میں بھی ذی روح کی تصویر کی حرمت وارد ہوئی ہے، حتیٰ کہ وہ محرف شدہ توراة جو آج ہمارے پاس ہے، اس میں بھی یہ حکم موجود ہے، چنانچہ "سفر الخروج" میں ہے۔

لَا تُصْنِعُ لِكَ تَمَثَالًا مَنْحُوتًا وَ لَا صُورَةً مَّا مِمَّا فِي  
السَّمَاءِ مِنْ فَوْقِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ تَحْتِ  
وَ مَا فِي الْمَاءِ مِنْ تَحْتِ الْأَرْضِ -

(سفر الخروج، ۲۰:۲۰)

یعنی آپ کے لئے کوئی تراشیدہ صورت نہ بنائی جائے، نہ کسی ایسی چیز کی صورت جو اوپر آسمان میں ہے یا جو نیچے زمین میں ہے یا جو زمین کے نیچے پانی میں ہے۔ "سفر التثنیہ" میں یہ عبارت درج ہے:-

لَنْلَا تَفْسِدُوا وَ تَعْمَلُوا لِأَنفُسِكُمْ تَمَثَالًا  
مَنْحُوتًا صُورَةً مَثَالًا مَا شَبَهَ ذَكْرُ أَوْ أَنْشَى، شَبَهَ  
بَهِيمَةً مَا مَمَّا عَلَى الْأَرْضِ، شَبَهَ طَيْرَمَا ذَي

جناح ممّا يطير فی السماء شبہ دبیب ماعلی  
الأرض، شبہ سیمک ممّا ممّا فی الماء من  
تحت الأرض۔ (سفر الشیۃ، ۲: ۱۸۶)

یعنی تاکہ تم نہ فساد نہ کرو (اس طرح کہ) تم اپنے لئے ایسی تراشیدہ تصویر بناؤ جو کسی مذکر یا مونٹ کے مشابہ ہو، یا کسی ایسے چوپائے کے مشابہ ہو جوز میں پر ہے، یا کسی ایسے پرندے کے مشابہ ہو جو پروں والا ہو جس سے وہ آسمان پر اڑتا ہو، یا زمین پر ریگنے والے کے مشابہ ہو، یا زمین کے نیچے پانی میں تیرنے والی مچھلی کے مشابہ ہو۔

یہ بات مشہور ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام تورات کی پیروی کرتے تھے، لہذا یہ بات بہت بعید ہے کہ وہ ایسی تصاویر بنانے کا حکم دیں جس کو تورات نے حرام قرار دیا ہو۔ لہذا ظاہر یہ ہے کہ وہ تصاویر جو جنات حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے بنایا کرتے تھے، وہ غیر ذی روح کی تصاویر ہوتی تھیں جیسے درخت اور پھول اور کائنات کے قدرتی مناظر وغیرہ کی تصاویر۔

اس آیت سے استدلال درست نہ ہونے کی دوسری وجہ یہ ہے کہ اگر یہ ثابت بھی ہو جائے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام نے ذی روح کی تصاویر بنانے کی اجازت دے رکھی تھی، تو بھی اصول پر ہے کہ سابقہ شرائع کے ذریعہ ایسی چیز کے بارے میں استدلال کرنا صحیح نہیں کہ ہماری شریعت میں اس کے معارض حکم موجود ہو۔ اور آپ نے دیکھ لیا ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے تصویروں کے بارے میں انتہائی تاکید سے ممانعت فرمائی ہے اور حضور

الْقَدِيسُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَامِنْجُ فَرْمَانًا هَارَبَ لَنْجُ جَمْتُ هُنْ، اللَّهُ تَعَالَى كَارِشَادْ  
ہے:

لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جَاءَ -

(سورة المائدۃ: آیت ۳۸)

تم میں سے ہر ایک کے لئے ہم نے خاص شریعت اور  
خاص طریقت تجویز کی تھی۔

### عکسی تصاویر (فوٹو) کا حکم

جہاں تک عکسی تصاویر کا تعلق ہے جس کو ”فوٹو گرافی تصویر“ کہا جاتا ہے، کیا اس تصویر کا بھی وہی حکم ہے جو ہاتھ سے بنائی ہوئی تصویر کا حکم ہے یا نہیں؟ اس بارے میں علماء معاصرین کا اختلاف ہے، چنانچہ مفتی مصر شیخ علامہ محمد بخشیت رحمۃ اللہ علیہ نے ”الجواب الشافی فی اباحة التصویر الفوتوغرافی“ کے نام سے ایک رسالہ تأییف فرمایا ہے۔ اس میں انہوں نے یہ فرمایا ہے کہ فوٹو گرافی تصویر درحقیقت جس ظل ہے جو اس صنعت کے ماہرین نے مخصوص طریقے سے اس ظل کو محفوظ کر لیا ہے، یہ وہ تصویر نہیں ہے جو شرعاً منہی عنہ ہے، میونکہ منہی عنہ کسی ایسی تصویر کو بنانا اور اپجاد کرنا ہے جو اس سے پہلے موجود اور مصنوع نہیں تھی اور وہ تصویر ایسے جاندار کے مشابہ ہو جس کو اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمایا ہے، یہ بات اس تصویر میں موجود نہیں جو کیسرہ کے ذریعہ پہنچی جائے۔

لیکن عرب ممالک کے بہت بے علماء اور ہندوستان کے تمام علماء یا ان کی بڑی تعداد نے یہ فتویٰ دیا ہے کہ عکسی تصویر اور ہاتھ سے نقش کی ہوئی تصویر کے حکم میں کوئی فرق نہیں ہے، چنانچہ عرب ممالک کے بعض معاصر علماء کی عبارات مندرجہ ذیل ہیں:

شیخ مصطفیٰ الجمای رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب "النهضة الاصلاحیۃ" میں فرماتے ہیں:

و انی احباب تجزم الجزم کلہ ان التصویر  
بآلۃ التصویر (الفوتوغراف) کا لتصویر  
باليد تماماً فيحرم على المؤمن تسليطها  
للتصویر - ويحرم عليه تمکین مسلطها  
للتقط صورته بها لأنه بهذا التمکین يعين  
على فعل محرم غلیظ وليس من الصواب  
في شيء ما ذهب إليه أحد علماء عصرنا  
هذا من استباحة التصویر بتلك الآلة بحجة  
أن التصویر ما كان باليد والتصوير بهذه  
الآلۃ لا دخل للبید فيه فلا یكون حراماً - وهذا  
عندی أشبه بمن یرسل اسدًا مفترساً فيقتل  
من یقتل او یفتح تیاراً كهربائیاً یعدم کل من

مرتبہ او بیضع سماں فی طعام فیه لک کل من  
تناول من ذلك الطعام فاذا وجه اليه اتهام  
بالقتل قال: أنا لم أقتل، انما قتل السمّ  
والکهرباء والاسد.....

(النهضة الاصلاحية، ص ۲۶۳ و ۲۶۵)

یعنی میں اس بات کو پسند کرتا ہوں کہ اس پر پورا یقین رکھا جائے کہ کیسرہ کے ذریعہ کچھی گئی تصویر مکمل طور پر ہاتھ سے بنائی ہوئی تصویر کی طرح ہے، لہذا ایک مومن پر تصویر کے لئے اس آلہ کو استعمال کرنا حرام ہے، ایسی طرح کسی دوسرے کو اپنی تصویر کچھی پر قدرت دینا کہ وہ شخص کیسرہ کے ذریعہ آپ کی تصویر کچھی لے، یہ بھی حرام ہے، اس لئے کہ اس قدرت دینے کے ذریعہ ایک انتہائی شدید حرام فعل پر اس کے ساتھ تعاون کرنا ہے۔ اور ہمارے موجودہ دور کے ایک عالم جو اس آلہ کے ذریعہ کچھی ہوئی تصویر کو جائز قرار دیتے ہیں اور دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ تصویر وہ ہوتی ہے جو کہ ہاتھ سے بنائی جائے اور جو تصویر اس آئے کے ذریعہ بنائی جاتی ہے، اس میں ہاتھ کا کوئی دخل نہیں ہے، لہذا یہ تصویر حرام نہیں۔ ان عالم کی یہ بات کسی طرح بھی درست نہیں، میرے نزدیک اس کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی شخص پھاڑنے والا شیر چھوڑ دے اور وہ شیر جا کر کسی شخص کو قتل کر دے یا کوئی شخص بھلی کا کرنٹ چھوڑ دے کہ جو بھی اس کے اوپر سے گزرے وہ کرنٹ اس کو ختم کر دے یا کوئی شخص کھانے میں زہر ملا دے کہ جو شخص بھی اس کو کھائے تو وہ ہلاک ہو جائے، اس

کے بعد جب اس شخص پر قتل کا الزام عائد ہو تو وہ شخص یہ کہے کہ میں نے تو قتل نہیں کیا بلکہ زہر اور بھلی اور شیر نے قتل کیا ہے۔

شیخ محمد ناصر الدین الالبانی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب ”آداب الزفاف“ میں فرماتے ہیں۔

وَقَرِيبٌ مِّنْ هَذَا تَفْرِيقٌ بَعْضُهُمْ بَيْنَ الرِّسْمِ  
بِالْيَدِ وَبَيْنَ التَّصْوِيرِ الشَّمْسِيِّ يَزْعُمُ أَنَّهُ لَيْسَ  
مِنْ عَمَلِ الْأَنْسَانِ وَلَيْسَ مِنْ عَمَلِهِ فِيهِ إِلَّا  
إِمسَاكُ الظَّلَّ فَقَطْ كَذَا زَعْمَوا مَا مَذَّلَكُ  
الْجَهَدُ الْجَبَّارُ الَّذِي صَرْفَهُ الْمُخْتَرُعُ لِهُذِهِ  
الْأَلْلَةِ حَتَّى اسْتَطَاعَ أَنْ يَصُورَ فِي لَحْظَةِ مَا  
لَا يُسْتَطِعُهُ بِدُونِهَا فِي سَاعَاتٍ، فَلَيْسَ مِنْ  
عَمَلِ الْأَنْسَانِ عِنْدَهُؤُلَاءِ وَكَذَلِكَ تَوْجِيهُ  
الْمَصْوَرُ لِلْأَلْلَةِ وَتَسْدِيدُهَا نَحْوَ الْهَدْفِ  
الْمَرَادِ تَصْوِيرِهِ، وَقَبْلِ ذَلِكَ تَرْكِيبُ  
مَا يَسْمُونَهُ بِالْقَلْمَنْ ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ تَحْمِيَصُهُ وَغَيْرُ  
ذَلِكَ مَمَّا لَا اعْرَفُهُ فَهُدَا أَيْضًا لَيْسَ مِنْ عَمَلِ  
الْأَنْسَانِ عِنْدَ اُولَئِكَ أَيْضًا ..... وَثُمَّةِ التَّفْرِيقِ  
عِنْهُمْ أَنَّهُ يَحُوزُ تَعْلِيقَ صُورَةِ رَجُلٍ مَثُلًا فِي

البيت اذا كانت مصورة بالتصوير الشمسي،  
 ولا يجوز ذلك اذا كانت مصورة باليد! اما انا  
 فلم ارله مثلاً الا جمود بعض اهل الظاهر  
 قد يمأ مثل قول أحدهم في حديث "نهى  
 رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البول  
 في الماء الراكد" قال: فالنهى عنه هو البول  
 في الماء مباشرة اما لو بالف إناء ثم أرافقه  
 في الماء فهذا ليس منهيا عنه۔

(آداب الرفاف للألباني)

فرمایا کہ بعض لوگوں کا ہاتھوں سے بنی ہوئی تصویر اور عکسی تصویر کے درمیان فرق کرنا اس کے قریب قریب ہے، ان کا خیال یہ ہے کہ عکسی تصویر انسان کا عمل نہیں ہے، اس میں انسان کا عمل دخل صرف اتنا ہے کہ اس نے صرف سایہ کروک دیا ہے۔ یہ ان کا خیال ہے ورنہ وہ سخت جد و جہد جو موجدنے اس آلے کے بنانے پر صرف کی ہے، جس کے نتیجے میں انسان کو یہ صلاحیت حاصل ہو گئی کہ وہ ایک لمحے میں تصویر بنالیتا ہے اور اس آلے کے بغیر کئی گھنٹوں میں بھی ایسی تصویر نہیں بناسکتا، اس سب کے باوجود ان حضرات کے نزدیک اس عمل میں انسان کا عمل دخل نہیں۔ اسی طرح تصویر کھینچنے والے کا اس آلہ کو متوجہ کرنا اور پھر جس چیز کی تصویر کھینچنی منظور ہے اس کی طرف آلے کو درست کر کے لگانا اور اس سے پہلے اس آلے کے اندر فلم لگانا اور اس کے علاوہ

دوسرے کام جن سے میں واقف نہیں، یہ سب کام بھی ایسے ہیں کہ ان حضرات کے نزدیک ان میں انسان کے عمل کو دخل نہیں۔ ان حضرات کے نزدیک دونوں قسم کی تصاویر میں تفریق کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ کسی انسان کی عکسی تصویر کو گھر میں لٹکانا ان حضرات کے نزدیک جائز ہوگا لیکن ہاتھ سے بنی ہوئی تصویر کو لٹکانا جائز نہیں ہوگا۔ میں نے اس کی کوئی مثال سوائے بعض قدیم خشک اہل ظاہر کے کہیں اور نہیں دیکھی، وہ بعض اہل ظاہر کہتے ہیں کہ یہ جو حدیث شریف میں ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے مٹھرے ہوئے پانی میں پیشاب کرنے سے منع فرمایا ہے، اس حدیث میں براہ راست پانی میں پیشاب کرنے سے ممانعت ہے، لیکن اگر کوئی شخص کسی برتن میں پیشاب کرے اور پھر اس پیشاب کو پانی میں بہادرے تو اس کی اس حدیث میں ممانعت نہیں۔

شیخ محمد علی الصابوونی رحمۃ اللہ علیہ اپنے رسالے "حکم الاسلام فی التصویر" میں اور "تفہیم آیات الاحکام" میں فرماتے ہیں۔

إِنَّ التَّصْوِيرَ الشَّمْسِيَّ لَا يَخْرُجُ عَنْ كَوْنِهِ  
نُوْعًا مِّنْ أَنْوَاعِ التَّصْوِيرِ فِيمَا يَخْرُجُ بِالْأَلْلَةِ  
يُسَمَّى صُورَةً وَ الشَّخْصُ مَصُورًا فَهُوَ وَانْ  
كَانَ لَا يَشْمَلُهُ النَّصْرُ الْصَّرِيحُ لِأَنَّهُ لَيْسَ  
تَصْوِيرًا بِالْيَدِ وَلَيْسَ فِيهِ مَظَاهِرًا لِخَلْقِ اللَّهِ  
إِلَّا أَنَّهُ لَا يَخْرُجُ عَنْ كَوْنِهِ ضَرِبًا مِّنْ ضَرُوبِ

التصوير، فينبغي أن يقتصر في الإباحة على  
حد الضرورة۔

(حكم الاسلام في التصوير، ص ۱۵)

یعنی عکسی تصویر بھی تصاویر کے اقسام میں سے ایک قسم ہونے سے خارج نہیں، اسی وجہ سے آله (کیمروں) کے ذریعہ جو تصویر کھینچی جاتی ہے اس کو بھی تصویر کہا جاتا ہے اور تصویر کھینچنے والے کو ”مصور“ کہا جاتا ہے، پس اگرچہ نص صریح اس تصویر کو شامل نہیں کیونکہ یہ ہاتھ سے بنائی ہوئی تصویر نہیں اور اس تصویر میں اللہ تعالیٰ کے عمل پیدائش سے مشابہت اختیار کرنا نہیں ہے لیکن اس کو بھی تصویر کی ایک قسم ہونے سے خارج نہیں کر سکتے، لہذا صرف ضرورت کے دائرے میں اس کی اباحت کو محدود رکھنا چاہئے۔

شیخ ڈاکٹر محمد سعید رمضان الباطلی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب ”فقہ السیرة“ میں فرماتے ہیں۔

والحق أنه لا ينبغي تكليف أي فرق بين  
أنواع التصوير المختلفة حيطة في الأمر  
ونظر الأطلاق لفظ الحديث - هذا فيما  
يتعلق بالتصوير أما الا تأخذ فلا فرق بين  
الفوتوغرافي وغيره - (فقہ السیرة ص ۳۸۰)

صحیح بات یہ ہے کہ حدیث کے الفاظ مطلق ہونے پر نظر کرتے ہوئے اور حکم کو

جامع بنانے کے لئے تصویر کی مختلف اقسام کے درمیان فرق کا تکلف کرنا مناسب نہیں۔ یہ حکم تو تصویر سے متعلق ہے، جہاں تک تصویر بنانے کا تعلق ہے تو اس میں کیمرہ کے ذریعہ تصویر بنانے اور اس کے علاوہ کسی اور ذریعہ سے تصویر بنانے میں کوئی فرق نہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ نقش و نگار کے ذریعہ بنائی ہوئی تصاویر اور عکسی تصاویر کے درمیان جو تفریق ہے، اس کی کوئی مضبوط بنیاد نہیں ہے۔ شریعت کا اصول یہ ہے کہ جو چیز اصلاً حرام اور غیر مشرع ہو، اُنہ کے بدلتے جانے سے اس کا حکم نہیں بدلتا، مثلاً شراب حرام ہے، چاہے اس کو ہاتھ سے بنایا گیا ہو، چاہے جدید مینیوں کے ذریعہ بنایا گیا ہو یا مثلاً قتل کرنا حرام ہے، چاہے کوئی شخص چہری سے قتل کرے یا گولی چلا کر قتل کرے۔ یہی معاملہ تصویر کا ہے، شریعت نے تصویر بنانے اور رکھنے کو منع فرمایا ہے، لہذا اس میں کوئی فرق نہیں کہ وہ تصویر مصور کے برش سے بنائی گئی ہو یا کیمرہ کے ذریعہ کھپکھپی گئی ہو۔ واللہ سبحانہ

اعلم۔

### ضرورت کے وقت تصویر کھوانا

بہر حال ایسے تو تصویر کا اصل حکم تھا جو ہم نے اور پرتفصیل سے عرض کیا۔ جہاں تک کسی ضرورت کے لئے تصویر کھوانے کا تعلق ہے جیسے پاسپورٹ کے لئے یا دیزے کے حصول کے لئے یا شناختی کارڈ کے لئے تصویر کھوانا یا ایسے موقع پر تصویر کھوانا جہاں انسان کے چہرے کی شناخت ضروری ہو، ان

ضروریات کے لئے تصویر کی اجازت دینا مزاج معلوم ہوتا ہے، اس لئے کہ فقہاء حبہم اللہ تعالیٰ نے بھی ضرورت کے موقع کو حرمت سے مستثنی قرار دیا ہے، چنانچہ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ "سیر کبیر" میں فرماتے ہیں۔

وَإِنْ تَحْقِفْتِ الْحَاجَةَ لَهُ إِلَى اسْتِعْمَالِ

السَّلَاحِ الَّذِي فِيهِ تَمْثَالٌ فَلَا يَأْسُ بِاسْتِعْمَالِهِ  
يُعْنِي أَنْ كُسْكَى أَيْسَى هَتَّيَارَ كُوَّسْتَعَالَ كَرْنَى كَيْ ضَرُورَتَ  
پیش آجائے جس پر تصویر بنی ہوئی ہو تو اس کے  
استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

امام سرخی رحمۃ اللہ علیہ اپنی شرح میں اس کے تحت لکھتے ہیں:

لأنَّهُ مَوْاضِعُ الْحَاجَةِ مُسْتَشَأَةٌ مِّنَ الْحُرْمَةِ  
كَمَا فِي تَنَاوُلِ الْمَيِّتَةِ - (شرح السرخسی ۲۸۸:۲)  
کیونکہ ضرورت کے موقع حرمت سے مستثنی ہوتے  
ہیں جیسے ضرورت کے وقت مردہ جانور کھانا۔

امام سرخی رحمۃ اللہ علیہ یہ بھی فرماتے ہیں۔

أَنَّ الْمُسْلِمِينَ يَتَبَاعِيُونَ بِدِرَاهِمِ الْأَعْاجِمِ فِيهَا  
الْتَّمَاثِيلُ بِالْتِيْجَانِ وَلَا يَمْنَعُ أَحَدٌ عَنِ الْمُعَامَلَةِ  
بِذَلِكَ -  
(حوالہ بالا)

بیشک مسلمان عجمیوں کے ایسے دراہم کے ذریعہ خرید

و فروخت کرتے ہیں جن پر تاج پوش بادشاہ کی تصویر  
بنی ہوتی ہے، ان دراهم کے ذریعہ معاملات کرنے  
سے کوئی بھی منع نہیں کرتا۔

ایک اور مقام پر فرماتے ہیں:

لاباس بان يحمل الرجل فى حال الصلاة  
دراءهم العجم وان كان فيها تمثال الملك  
على سريره و عليه تاجه۔

(شرح السرخسی ۲۱۲:۳)

آدمی کے لئے اہل عجم کے دراهم کے ساتھ نماز پڑھنے  
میں کوئی حرج نہیں، اگرچہ اس دراہم پر تخت نشین تاج  
پوش بادشاہ کی تصویر بنی ہو۔

اور احادیث صحیحہ سے یہ بات ثابت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے  
حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو گڑیا سے کھینے کی اجازت عطا فرمائی اور  
فقہاء نے عورت کو اس بات کی اجازت دی ہے کہ وہ گواہی کے وقت اپنا چہرہ  
کھول دے۔

ٹی ونی اور وڈیو

جہاں تک ٹی ونی اور وڈیو کا تعلق ہے، اس میں تو کوئی شک نہیں کہ یہ  
دونوں آلات جن بے شمار منکرات مثلاً بے حیائی، فحاشی، عورتوں کا زیب و

زینت کے ساتھ یا نیم برهنہ حالت میں سامنے آنا اور اس کے علاوہ فتن و فجور کے دوسرے اسباب پر مشتمل ہیں، ان پر نظر کرتے ہوئے ان آلات کا استعمال حرام ہے۔ لیکن یہ دونوں آلات مندرجہ بالاتم ممکرات سے بالکل خالی ہوں تو کیا ان پر نظر آنے والی تصویر پر تصور ہونے کا حکم لگا کر یہ کہا جائے گا کہ تصویر ہونے کی بنیاد پر ان کو دیکھنا حرام ہے؟

احقر کو اس بارے میں تأمل ہے، اس لئے کہ وہ تصویر حرام ہے جو اس طرح منقش ہو یا اس طرح تراشی گئی ہو کہ وہ تصویر کسی چیز پر ثابت اور مستقر ہو جائے اور کفار عبادت کے لئے اس طرح کی تصاویر ای استعمال کیا کرتے تھے، لیکن وہ تصویر جس کو قرار اور ثبات حاصل نہیں اور وہ تصویر جو کسی چیز پر مستقل طور پر منقش نہیں، ایسی تصویر تصویر کے بجائے "سائے" سے زیادہ مشابہ ہے۔ ظاہر ہے کہ ٹوی اور وڈیو پر آنے والی تصاویر کسی بھی مرحلے پر دائم اور مستقر نہیں ہوتیں، صرف "فلم" کی شکل میں موجود رہتی ہیں، کیونکہ جس صورت میں اسکرین پر براہ راست انسانی تصاویر دکھائی جائز ہوں اور وہ انسان دوسری طرف کیسے کے سامنے موجود ہو، اس صورت میں تو اس انسان کی تصویر یہ تو کیمرہ میں ثابت رہتی ہے اور نہ ہی اسکرین پر ثابت اور مستقر رہتی ہے، لیکن درحقیقت وہ بھلی کے ذریعات ہوتے ہیں جو کیمرہ سے اسکرین کی طرف منتقل ہوتے رہتے ہیں اور پھر اسی اصلی ترتیب سے اسکرین پر ظاہر ہوتے رہتے ہیں اور پھر وہ ذرات زائل اور فتا ہو جاتے ہیں۔ اور جس صورت میں تصاویر کو وڈیو کیسٹ میں محفوظ کر لیا جاتا ہے، اس صورت میں بھی اس

کیست کے فیتے پر تصویر متقش نہیں ہوتی بلکہ وہ بھلی کے ذرات ہوتے ہیں جن میں کوئی تصویر نہیں ہوتی، البتہ جب وہ ذرات اسکرین پر ظاہر ہوتے ہیں تو دوبارہ اپنی اصلی ترتیب سے ظاہر ہونا شروع ہو جاتے ہیں، لیکن اسکرین پر ان کو ثابت اور استقرار حاصل نہیں ہوتا بلکہ ایک مرتبہ ظاہر ہونے کے بعد فنا ہو جاتے ہیں، لہذا کسی بھی مرحلے پر یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ وہ تصویر کسی چیز پر دائی طور پر پر ثابت ہو کر متقش ہو گئی ہو، بہر حال اس تصویر پر ثابت اور مستقر تصویر کا حکم لگانا مشکل ہے۔ رحم اللہ امراً هداني للصواب فی ذلك، واللہ سبحانہ اعلم۔

۳۰ ربیع الاول ۱۴۲۲ھ

مطابق ۲۰۰۳ء



# حرام اشیاء سے علاج کا حکم

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مذہب

ضبط و ترتیب  
محمد عبداللہ میمن

میمن اسلامک پبلشرز

الله  
صلَّى  
يَسُوفُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## حرام اشیاء سے علاج کا حکم

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ .. وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ  
وَالصَّلَاةُ .. وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ  
وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ ، أَمَّا بَعْدًا

### حدیث عرنین

عن انس بن مالک رضی اللہ عنہ ان ناساً من  
عربینہ قدموا علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وسلم المدينة فاجتوروها فقال لهم رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم: ان شئتم ان  
تخرجوا الى ابل الصدقۃ فتشربوا من البانها  
وأبو الها -

(مسلم، کتاب القسامۃ، باب حکم المحاربین والمرتدین)

حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت

ہے کہ قبیلہ عربینہ کے کچھ لوگ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس مدینہ منورہ میں حاضر ہوئے، وہ لوگ سوژش کی بیماری میں بستلا ہو گئے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا کہ اگر تم چاہو تو مدینہ سے باہر صدقہ کے اونٹوں کے پاس چلے جاؤ اور ان کا دودھ اور پیشاب پیو۔

جو حضرات فقهاء حرام اور ناپاک چیزوں سے علاج کو جائز قرار دیتے ہیں وہ مندرجہ بالا حدیث سے استدلال کرتے ہیں۔ حرام اور ناپاک چیزوں سے علاج کے بارے میں فقهاء کے مذاہب مختلف ہیں۔

### حتابلہ کا مذہب

حضرات حتابلہ حرام چیزوں سے علاج کرنے کو مطلقاً ناجائز قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ علامہ ابن قدامہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وَلَا يَجُوزُ التَّدَاوِي بِمُحْرَمٍ وَلَا بِشَيْءٍ فِيهِ  
مُحْرَمٌ مُثْلِّ أَلْيَانِ الْأَتْنَى وَلَحْمِ بَشَّى مِنْ  
الْمُحْرَمَاتِ وَلَا شُرْبُ الْخَمْرِ لِلتَّدَاوِى بِهِ  
لِمَا ذُكِرَنَا مِنَ الْخَبَرِ۔

(المغني، کتاب الاطعمة، ج ۱ ص ۸۳) (والشرح الكبير، ج ۱ ص ۱۰۸)

حرام چیزوں سے علاج جائز نہیں۔ اور نہ ہی ایسی چیز

سے جس میں حرام چیز شامل ہو جیسے گدھیوں کے دودھ سے اور حرام جانوروں کے گوشت سے علاج کرنا، اور علاج کے لئے شراب پینا بھی جائز نہیں جیسا کہ ہم نے حدیث سے بیان کیا۔

### شافع کا مذہب اور ان کی دلیل

شافع کے نزدیک ایسے محظات سے علاج کرنا درست ہے جس میں نشرہ ہو، بشرطیکہ وہی چیز اس بیماری کے علاج کے لئے متعین ہو، لہذا نہ آور چیز سے علاج کرنا ان حضرات کے نزدیک بھی جائز نہیں۔ چنانچہ علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ "مجموع شرح المذہب" میں فرماتے ہیں۔

مذهبنا جواز التداوى بجميع النجاسات  
سوی المسكر ..... دليلنا حديث العرنين  
وهو في الصحيحين كما سبق وهو محمول  
على شربهم الأبوال للتداوى كما هو ظاهر  
الحديث، وحديث "لم يجعل شفاءكم"  
محمول على عدم الحاجة اليه بأن يكون  
هناك ما يغنى عنه ويقوم مقامه من الأدوية  
الطاھرة وقال البیهقی، هذان الحديثان ان  
صحاحهما على النهي عن التداوى بالمسكر  
وعلى التداوى بالحرام من غير ضرورة

للحجع بینہا و بین حديث العرنین -

(المجموع شرح المهدب، ج ۹، ص ۵۲)

یعنی ہمارا مذہب یہ ہے کہ سوائے نشرہ اور چیز کے تمام ناپاک چیزوں سے علاج جائز ہے۔ ہماری دلیل "حدیث العرنین" ہے جو صحیحین میں مذکور ہے، یہ حدیث ان لوگوں کے علاج کے طور پر پیش اب پینے پر محوٰل ہے جیسا کہ ظاہر حدیث یہی ہے اور حدیث شریف میں یہ جو الفاظ آتے ہیں کہ "لم يجعل شفاء کم فيما حرم عليکم" یعنی اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں میں شفاء نہیں رکھی جو تم پر حرام کی گئی ہیں، یہ حدیث اس صورت پر محوٰل ہے جب علاج کے لئے اس چیز کی ضرورت نہ ہو بلکہ علاج کیلئے اس کے تبادل کوئی دوسری پاک چیز بھی موجود ہے جو اس حرام چیز سے مستغفی کرنے والی ہے۔ امام تہجی رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر (ممانعت والی) یہ دونوں حدیثیں صحیح ہوں تو ان ممانعت والی حدیثوں کو "تمادی بالمسکر" سے نہیں پر محوٰل کیا جائے گا اور بلا ضرورت تمادی پا لحرام والی صورت پر محوٰل کیا جائے گا تاکہ ان احادیث کے درمیان اور حدیث عرنین کے درمیان تطبیق ہو سکے۔

### مالکیہ کا مذہب

مالکیہ کا مذہب اس مسئلہ میں متابله کی طرح ہے، لہذا ان کے نزدیک تمادی بالحرام کسی حال میں جائز نہیں۔ چنانچہ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ سورۃ بقرہ کی آیت نمبر ۲۱۳ کی تفسیر میں فرماتے ہیں۔

وَإِنْ كَانَتِ الْمِيَةُ قَائِمَةً بِعِينِهَا فَقَدْ قَالَ

سخنون لا يتداوی بهابحال ولا بخنزیر،  
لأن منها عوضا حلالاً، بخلاف المجاعة  
و كذلك الخمر لا يتداوی بها۔

(تفسیر قرطبی، سورہ بقرۃ: ۲۱۳)

اگر مردہ جانور بعینہ موجود ہو تو اس کے بارے میں  
امام سخنون رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس کے ذریعہ  
کسی حال میں علاج نہیں کیا جائے گا اور نہ ہی خنزیر  
سے علاج کیا جائے گا۔

اسی طرح امام مواق رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب ”التاج والاکلیل“ میں فرماتے  
ہیں:

واما التداوی بها (أی بالخمر) فمشهور  
المذهب أنه لا يحل، وإذا قلنا: انه لا يجوز  
التمداوی بها لا يجوز استعمالها للضرورة  
فالفرق ان التداوی لا يتيقن البرء بها۔

(التاج والاکلیل للمواق ج ۳ ص ۲۳۳)

شراب سے علاج کے بارے میں مشہور مذهب یہ ہے  
کہ حلال نہیں، اور جب ہم نے یہ کہا کہ اس سے علاج  
کرنا جائز نہیں تو اس کا معنی یہ ہیں کہ ضرورة کے لئے  
استعمال کرنا جائز نہیں، فرق یہ ہے کہ اس سے علاج

کے نتیجے میں صحت حاصل ہو جانا یقینی نہیں ہے۔

## احناف کے مذاہب اور ان کے استدلالات

اس مسئلہ میں علماء احناف کے اقوال مختلف ہیں۔ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا مشہور مذہب یہ ہے کہ ان کے نزدیک ”تداوی بالمحروم“ جائز نہیں، چنانچہ امام سرخی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وعلی قول ابی حنیفۃ رحمۃ اللہ لا یجوز  
شربہ (یعنی بول مایو کل تھمہ) للتداوی  
وغيرہ بقوله صلی اللہ علیہ وسلم: ان اللہ  
تعالیٰ لم یجعل شفاء کم فيما حرم علیکم  
و عند محمد رحمۃ اللہ یجوز شربہ  
للتداوی و غيرہ لأنہ ظاهر عنده و عند ابی  
یوسف رحمۃ اللہ یجوز شربہ للتداوی  
لاغیر، عملاً بحدیث العرنیین۔

(المبسوط للسرخسی باب الوضوء والفصل ج ۱ ص ۵۲)

امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول کے مطابق علاج وغیرہ کے لئے ان جانوروں کا بھی پیشتاب پینا جائز نہیں جن کا گوشت کھایا جاتا ہے، کیونکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جو چیزیں تم پر حرام ہیں، اللہ تعالیٰ نے ان کے اندر تمہارے لئے شفاء نہیں رکھی۔ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک علاج وغیرہ کے لئے ایسے جانوروں کا پیشتاب پینا جائز ہے کیونکہ وہ پاک

ہے، اور امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک حدیث عرنین پر عمل کرتے ہوئے صرف علاج کے طور پر ایسے جانوروں کا پیشتاب پینا جائز ہے، دوسرے مقاصد کے لئے جائز نہیں۔

علام ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ "البحر الرائق" میں فرماتے ہیں:

وقال ابو یوسف: یجوز للتداوی لأنه لما ورد

الحادیث به فی قصہ العرنین جاز التداوی

بہ وان کان نجسا..... ووجه قول أبي حنیفة

رحمہ اللہ أنه نجس والتداوی بالظاهر

المحرم كلبن الأثاث لا يجوز فما ظنك

بالنجس، ولأن الحرمة ثابتة فلا يعرض عنها

إلا بتيقن الشفاء وتأویل ماروی فی قصہ

العرنین أنه علیه السلام عرف شفاءهم فیه

وحيأ ولم يوجد تيقن شفاء غيرهم لأن

المرجع فیه الأطباء وقولهم ليس بحجة

قطعية وجاز أن يكون شفاء قوم دون قوم

لاختلاف الأمزجة حتى لوعيin الحرام

مدفعا للهلاك الآن يحل كالميته والخمر عن

الضرورة۔ (البحر الرائق ج ۱ ص ۱۱۵)

یعنی امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حرام سے علاج کرنا

جائز ہے، اس لئے کہ عرینین کے واقعہ میں جو حدیث وارد ہوئی ہے، اس سے پتہ چلتا ہے کہ اس کے ذریعہ علاج کرنا جائز ہے اگرچہ وہ ناپاک ہو۔ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک عدم جواز کی وجہ یہ ہے کہ وہ ناپاک ہے، جب ایسی چیز جو پاک ہو اور حرام ہو جیسے گدھی کا دودھ، اس سے علاج جائز نہیں تو پھر وہ چیز حرام ہونے کے ساتھ ساتھ ناپاک بھی ہو تو اس کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟ دوسرے یہ کہ اس کی حرمت حدیث سے ثابت ہے، لہذا جو چیز حدیث سے ثابت ہو، اس سے اس وقت تک اخراج نہیں کیا جائے گا جب تک شفاء یقینی نہ ہو۔ اور عرینین والے تقصیہ کی یہ تاویل کی جائے گی کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کے حق میں شفاء کا یقینی ہونا وحی کے ذریعہ معلوم ہو گیا تھا، جبکہ دوسرے لوگوں کے حق میں شفاء کا یقینی ہونا معلوم نہیں ہو سکتا، اس لئے کہ شفاء کا یقینی اور غیر یقینی کا پتہ چلانے کا ذریعہ اطباء ہیں اور اس بارے میں ان کا قول جدت قطعیہ نہیں، اور یہ بھی ممکن ہے کہ کچھ لوگوں کو شفاء ہو جائے اور دوسرے لوگوں کو شفاء نہ ہو، کیونکہ مزاجوں کے اندر اختلاف پایا جاتا ہے، چنانچہ اگر کسی حرام چیز کے بارے میں متعین طور پر معلوم ہو جائے کہ اس کے ذریعہ مریض کی جان بچ جائے گی تو وہ چیز حلال ہو جائے گی جیسے ضرورت کے وقت مردار جانور اور شراب حلال ہو جاتی ہے۔

### اکثر مشائخ حفییہ کا فتویٰ اور ان کے دلائل

لیکن اکثر مشائخ حفییہ نے حرام سے علاج کرنے کے جواز کا فتویٰ دیا ہے، بشرطیکہ ماہر معانع یہ بتائے کہ اس مریض کے لئے اس کے علاوہ کوئی اور

دواهیں ہے، چنانچہ علامہ ابن نجم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقد وقع الاختلاف بين مشايخنا

في التداوى بالمحروم، ففى النهاية

عن الذخیرة: الا استشفاء بالحرام

يجوز اذا علمنا أن فيه شفاء ولم يعلم

دواء آخر اهـ وفي فتاوى

قاضي خان معزيا الى نصر بن سلام:

معنى قول عليه السلام: ان الله لم

يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم،

انما قال ذلك في الأشياء التي

لا يكون فيها شفاء فاما اذا كان فيها

شفاء فلا بأس به، الا ترى ان

العطشان يحل له شرب الخمر

للضرورة اهـ

(البحر الواقف ج ١ ص ١٦٦)

یعنی ہمارے مشانخ کے درمیان ”تداوی بالحرم“ کے مسئلے میں اختلاف واقع ہوا ہے، چنانچہ ”نہایہ“ میں ”ذخیرہ“ سے یہ منقول ہے کہ حرام سے شفاء حاصل کرنا جائز ہے جب یہ معلوم ہو کہ اس کے اندر شفاء ہے اور کسی دوسری دوائے کے بارے میں علم نہ ہو۔ فتاویٰ قاضی خان میں نصر بن سلام کی طرف یہ قول منسوب ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد:

”ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم“

اللہ تعالیٰ نے تمہاری شفاء ان چیزوں میں نہیں رکھی جو چیزوں کیم پر حرام کی گئی ہیں۔

ان اشیاء کے بارے میں ہے کہ جن میں شفاء نہیں ہے، لیکن اگر کسی چیز میں شفاء ہے تو اس کے استعمال میں کوئی حرج نہیں، کیا آپ کو معلوم نہیں کہ پیاسے انسان کے طبع ضرورت کے وقت شراب پینا حلال ہے۔

اوپر کی تفصیل کا خلاصہ یہ ہے کہ مشائخ حنفیہ نے تداوی بالحرم کے جواز میں امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ کے قول پر فتوی دیا ہے جبکہ طبیب کو اس بیماری کے لئے کوئی دوسری دوا معلوم نہ ہو، البتہ یہ بات مجھے کہیں نہیں ملی کہ امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے جواز کے قول میں اس بات کو شرط قرار دیا ہے کہ طبیب کو اس مرض کے لئے دوسری دوا کا علم نہ ہو یا شرط قرار نہیں دیا؟ امام سرخی اور علام ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہمَا کی نقل کردہ عبارات سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک کسی شرط کے بغیر مطلق تداوی بالحرم جائز ہے، لیکن مشائخ حنفیہ نے ان کے قول کو صرف خاص صورت میں ہی اختیار کیا ہے، وہ یہ کہ طبیب کو جب اس مرض کے لئے کسی دوسری حلal دوا کا علم نہ

### حرام اشیاء سے علاج ناجائز ہونے پر استدلالات

جو حضرات نقہاء "تداوی بالحرم" کو حرام قرار دیتے ہیں، وہ مندرجہ ذیل احادیث سے استدلال کرتے ہیں۔

۱۔ عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال قال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله  
أنزل الداء والدواء وجعل الكل داء دواء  
فتداووا ولا تتداءوا بالحرام  
قال: (ابن داود، کتاب الطب، باب الأدوية المكررة)  
حضرت ابوالدرداء رضي الله تعالى عنه اسے روایت ہے کہ حضور اقدس

صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ نے بیماری اور دوا و دنوں نازل فرمائی ہیں اور ہر بیماری کے لئے دوا ہے، لہذا اعلان کرو اور حرام سے علاج مت کرو۔

۲- عن عبد الرحمن بن عثمان رضي الله عنه  
أن طبيباً سئل النبي صلي الله عليه وسلم عن  
ضفدع يجعلها في دواء فنهاه النبي صلي  
الله عليه وسلم عن قتلها۔ ( ايضاً )

حضرت عبد الرحمن بن عثمان رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ ایک طبیب نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے میئنڈ کے بارے میں سوال کیا کہ کیا میں اس کو دواء میں شامل کر سکتا ہوں؟ تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے قتل سے منع فرمایا۔

۳- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهى  
رسول الله صلي الله عليه وسلم عن الدواء  
الخيبيث۔ ( ايضاً )

حضرت ابو ہریرہ رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ناپاک دوا کے استعمال سے منع فرمایا ہے۔

۴- عن وائل بن حجر رضي الله عنه: ذكر  
طارق بن سويف او سويف بن طارق، سأله  
النبي صلي الله عليه وسلم عن الخمر فنهاه

ثُمَّ سَأَلَهُ فَنَهَاهُ فَقَالَ لَهُ: يَا نَبِيَ اللَّهِ! إِنَّهَا  
دَوَاءٌ، قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا  
وَلَكُنْهَا دَاءٌ۔

(ابن ماجه في الطب، رقم ٣٥٠٠، والدارمي في الأشربة، رقم ٣٨٢، رقم ٣١٠٢)

حضرت وائل بن حجر رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ طارق بن سوید یا سوید بن طارق نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے شراب کے استعمال کے بارے میں سوال کیا، آپ نے منع فرمادیا، دوبارہ سوال کیا، آپ نے پھر منع فرمادیا، انہوں نے عرض کیا، اے اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم! یہ تو ایک دوا ہے، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا! نہیں بلکہ یہ بیماری ہے۔

٥ - اخبرنا احمد بن علی بن المثنی حدثنا

ابو خیثمة حدثنا جریر عن الشیبانی عن

حسان بن مخارق قال: قالت أم سلمة:

اشتكت ابنته لى فنبذت لها في كوز فدخل

رسول الله صلى الله علية وسلم و هو يغلى

قال: ما هذا؟ قلت: ان ابنتي اشتكت

نبذت لها هذا، قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم ان الله لم يجعل شفاءكم في

حراماً۔

(اخراج ابن حبان في صحيحه، وراجع: مواردن الظمان للهيثمي ص ٣٣٩، رقم ٣٩٢)

حضرت ام سلمة رضي الله تعالى عنها فرماتی ہیں کہ میری بیٹی بیمار ہو گئی تو میں

نے ایک کوزہ میں اس کے لئے نبیذ بنائی، اتنے میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور اس نبیذ میں ابال آرہا تھا، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ میں نے کہا کہ میری بیٹی بیمار ہو گئی ہے، اس لئے میں نے اس کے لئے نبیذ بنائی ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حرام کے اندر تمہارے لئے شفاء نہیں رکھی ہے۔

۶۔ امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ نے ”شرح معانی الآثار“ کے ”باب ما یؤکل لرحمہ“ میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ قول نقل کیا ہے:

ما كان الله ليجعل في رجس او في ما حرم شفاء  
يعنى اللہ تعالیٰ نے ناپاک اور حرام چیز میں شفاء نہیں رکھی۔

ایک اور روایت حضرت ابووالیل رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے، فرماتے ہیں کہ:

اشتکى رجل منا فعنت له السكر فاتينا عبد  
الله فسألناه فقال: إن الله لم يجعل شفاء لكم  
فيما حرم عليكم۔

یعنی ہم میں سے ایک شخص بیمار ہو گیا، اس کے لئے بطور علاج نشہ آور چیز بتلائی گئی، تو ہم حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس آئے اور ان سے اس کے بارے میں پوچھا تو آپؐ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے تمہاری شفاء ان چیزوں میں نہیں رکھی جو تم پر حرام کی ہیں۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ

نے یہ اثر صحیح بخاری کی "کتاب الأشربة" ، باب شراب الحلوا  
والعسل" میں تعلیقاً ذکر فرمایا ہے۔

کے - عن عطاء قال: قالت عائشة رضي الله

عنها: اللهم لا تشف من استشف بالخمر۔

(شرح معانی الآثار للطحاوی)

حضرت عطاء روایت کر رہتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی  
اللہ تعالیٰ عنہا نے یہ دعا فرمائی کہ اے اللہ! اس شخص کو  
شفاء مت دے جو شراب سے شفاء حاصل کرے۔

## تداوی بالحرم کے جواز کے قائل ائمہ کی طرف سے جواب

جو حضرات فقهاء "تداوی بالمحروم" کے جواز کے قائل ہیں، وہ مندرجہ  
بالا احادیث کا یہ جواب دیتے ہیں کہ یہ احادیث اور آثار "حالت اختیار" پر  
محمول ہیں۔ حالت اختیار کا مطلب یہ ہے کہ اس مرض کی دوسری دوائے کے  
بارے میں علم ہو۔ علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ نے "عدۃ القاری" (ج ۱ ص ۲۹۰)  
میں، علامہ انور شاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ نے "فیض الباری" (ج ۱ ص ۳۲۹)  
میں، ہضرت مولانا خلیل احمد سہار پوری رحمۃ اللہ علیہ نے "بذل الجھود" (ج ۱۶  
ص ۱۹۹) میں اور علامہ محمد یوسف بنوری رحمۃ اللہ علیہ نے "معارف السنن" (ج ۱  
ص ۲۷۸) میں اسی جواب کو اختیار فرمایا ہے۔

اور علامہ شیخ محمد یوسف کاندھلوی رحمۃ اللہ علیہ نے "امانی الاخبار" میں

بھی ان احادیث کا یہی جواب دیا ہے۔ علامہ ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ کے  
حوالے سے یہ اضافہ بھی فرمایا ہے کہ:

جاء اليقين ببابحة الميته والخنزير عند  
خوف الهاك من الجوع، فقد جعل تعالى  
شفاء نامن الجوع المهلك فيما حرم علينا في  
تلك الحال ونقول: نعم ان الشيئي مادام  
حراماً علينا فلا شفاء لنا فيه فإذا اضطررنا  
إليه فلم يحرم علينا حينئذ بل هو حلال  
فهولنا حينئذ شفاء، وهذا ظاهر الخبر.

یعنی اگر بھوک سے ہلاک ہو جانے کا خوف ہو تو اس وقت مردار جانور اور خنزیر  
کا مباح ہونا یقینی ہے، اس سے پتہ چلا کہ اللہ تعالیٰ نے ہلاک کرنے والی  
بھوک کے وقت ایسی چیز کے اندر ہمارے لئے شفاء رکھی ہے جو اس حالت  
میں ہمارے اوپر حرام تھی۔ اور ہم کہتے ہیں کہ ٹھیک ہے جب تک کوئی چیز ہم پر  
حرام ہوگی، اس وقت تک اس کے اندر ہمارے لئے شفاء نہیں ہوگی، لیکن  
جب ہم اس کے استعمال کی طرف مجبور ہو جائیں گے تو اس وقت وہ چیز ہم پر  
حرام نہیں رہے گی بلکہ وہ حلال ہو جائے گی، لہذا اس وقت وہ چیز ہمارے لئے  
شفاء بن جائے گی، یہ بات بالکل واضح ہے۔

والله سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔



# جانوروں کے ذبح کے احکام

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہ

ضبط و ترتیب  
محمد عبد اللہ سیمن

سیمن اسلامک پبلشرز

الله

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

جانوروں کے ذبح کے احکام اور غیر مسلم ممالک

سے درآمد شدہ گوشت کے احکام

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام  
على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه  
أجمعين - وعلى كل من تبعهم باحسان إلى  
يوم الدين - أَمَّا بَعْدُ!

الله جل شأنه نے مسلمانوں کے لئے حلال جانوروں کا گوشت کھانا اور ان جانوروں کے دوسرے اجزاء سے نفع اٹھانا حلال فرمایا ہے، لیکن یہ حلت مطلق نہیں ہے، بلکہ ان احکام کے تابع ہے جو قرآن و حدیث میں مذکور ہیں، ان احکام کو دیکھنے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حیوان بھی درحقیقت انسان ہی کی طرح ہے، جس طرح انسان کے اندر رہوں، اور اک اور احساس پایا جاتا ہے، اسی طرح حیوان کے اندر بھی یہ چیزیں پائی جاتی ہیں۔ جس

طرح انسان راحت اور تکلیف محسوس کرتا ہے، اسی طرح جانور بھی راحت اور تکلیف محسوس کرتا ہے۔ اس اعتبار سے تو انسان کے لئے جانور کو ذبح کرنا، اس کو کھانا اور اس سے نفع اٹھانا جائز نہیں ہونا چاہئے۔

لیکن دوسری طرف اللہ تعالیٰ نے انسان کو اشرف الخلوقات بنایا ہے، کائنات کے لئے مخدوم بنایا ہے۔ اور دوسری تمام مخلوق کو انسان کے مصالح اور فائدے کے لئے پیدا فرمایا ہے، قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا (۱)**

یعنی زمین میں جو کچھ ہے وہ سب اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے پیدا فرمایا ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے انسان کے لئے حیوان کو ذبح کر کے کھانا خلاف اصل حکم اپنے فضل سے حلال فرمادیا ہے، لیکن اس جلت کو بعض احکام تبعیدی کے تابع بنا دیا ہے، اب انسان کا ان احکام پر عمل کرنا وحیقت اس بات کا اعتراف کرنا ہے کہ حیوان کی جلت اس کے لئے اللہ تعالیٰ کی عظیم نعمت ہے اور اس کے فضل و کرم کا نتیجہ ہے۔ لہذا انسان اپنے جیسے جاندار سے انتفاع حاصل کرنے اور اس کو کھا کر لذت حاصل کرنے کا اس وقت تک سختی نہیں ہوگا جب تک وہ اللہ تعالیٰ کے اس فضل کا اعتراف نہ کر لے (۱) اور جب تک اس پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا نہ کرے۔ اور جب تک ان احکام کا التزام نہ کرے جو اللہ تعالیٰ نے حیوان کی روح نکالنے کے لئے مشروع فرمائے ہیں۔

”شریعت اسلامیہ“ ذبح حیوان کے بارے میں خاص طریقے اور اصول مقرر کرنے اور اس کے احکام بیان کرنے میں دوسری تمام شریعتوں سے بالکل ممتاز ہے، لہذا ”ذبح حیوان“ کا معاملہ ایسے معمولی امور میں سے نہیں ہے کہ انسان اپنی ضرورت اور مصلحت کے مطابق اپنی آسانی کے لئے جس طرح چاہے انجام دے اور وہ کسی اصول اور احکام کا پابند نہ ہو، بلکہ یہ معاملہ ان ”امور تعبدیہ“ میں سے ہے جن کے بارے میں قرآن و حدیث میں بیان کردہ احکام کی پابندی کرنا ایک مسلمان کے لئے لازم ہے۔

چنانچہ ”ذبح حیوان“ کے بارے میں مفتی محمد عبدہ اور ان کے شاگرد شیخ رشید رضا کا جو مسلک ہے کہ یہ ”امور عادیہ“ میں سے ہے ”امور تعبدیہ“ میں سے نہیں ہے اور انسان کے لئے اس معاملے میں آزادی کے ساتھ ہر قسم کا تصرف کرنا جائز ہے (۱) صریح خطاب ہے اور نصوص صریحہ سے متصادم ہے۔  
حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا واضح ارشاد ہے:

من صلی صلحتنا واستقبل قبلتنا وأكل  
ذبيحتنا فذلك المسلم الذي له ذمة الله

ورسوله۔

جو شخص ہماری طرح نماز ادا کرے اور ہمارے قبلے کی طرف رخ کرے اور ہمارا ذبح کھائے، ایسا شخص

(۱) دیکھئے: تغیر المغار

مسلمان ہے جس کے لئے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ذمہ ہے۔

اس سے زیادہ صریح ایک اور روایت ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله فادا قالوها وصلوا صلاتنا واستقبلوا قبلتنا وذبحوا ذبيحتنا فقد حرمت علينا دماءهم وأموالهم إلا بحقها (۱)

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: مجھے یہ حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے قتال کروں یہاں تک کہ وہ کلمہ طیبہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" نہیں، جب وہ لوگ یہ کلمہ کہدیں اور ہماری جیسی نماز ادا کریں اور ہمارے قبلے کا استقبال کریں اور ہمارے طریقے سے ذبح کریں تو اس وقت ان کا خون اور ان کا مال ہمارے اوپر حرام ہے۔

اس حدیث میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے جاؤر کے ذبح کو نماز اور استقبال قبلہ کے ساتھ ملا کر بیان فرمایا ہے اور اس کو "شریعت اسلامیہ" کے امتیازات میں سے شمار فرمایا جس کے ذریعہ مسلمان غیر مسلم سے ممتاز ہو جاتا

(۱) صحیح بخاری، باب فضل استقبال قبلۃ، حدیث نمبر ۳۹۲، ۳۹۱، ع، نسیم مالک رضی اللہ عنہ۔

ہے، اور یہ چیز اسلام کی اُن علامات اور شعائر میں سے ہے جس کے ذریعہ یہ پتہ چلا ہے کہ یہ شخص مسلمان ہے اور جس کی وجہ سے وہ اپنا خون اور مال دوسرے مسلمانوں سے محفوظ کر لیتا ہے، پھر اس بات پر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت سے بڑی شہادت کس کی ہو سکتی ہے کہ مشروع طریقے سے ذبح حیوان امور تجدیہ میں سے ہے اور دین کے ایسے شعائر میں سے ہے کہ اس پر عمل کرنے والے کے مسلمان ہونے کی دلیل ہے، چنانچہ اس حدیث کی شرح میں حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ "فتح الباری" میں فرماتے ہیں:

وَفِيهِ أَنَّ أَمْوَالَ النَّاسِ مَحْمُولَةً عَلَى الظَّاهِرِ

فَمِنْ أَظْهَرَ شَعَارَ الدِّينِ أُجْرِيَتْ عَلَيْهِ الْحُكْمَ

أَهْلَهُ مَالُمٌ يُظْهَرُ مِنْهُ خُلَافَ الْكُفَّارِ (۱)

اس حدیث سے اس طرف اشارہ ہو رہا ہے کہ لوگوں کا معاملہ ظاہر پر محمول ہے، لہذا اس شخص دین کے شعار کا اظہار کرے تو جب تک اس سے اس کے خلاف کوئی بات سرزوں نہ ہو اس پر دین کے ماتحت والوں کے احکام جاری کئے جائیں گے۔

لہذا اگر "حیوان کا ذبح" حاصل احکام کے تابع نہ ہوتا تو پھر ہر حیوان کا کھانا مسلمان کے لئے جائز ہوتا چاہے اس جانور کو کسی آتش پرست نے

ذبح کیا ہو، یا بت پرست یا دھریے نے ذبح کیا ہو، صرف مسلمان یا کتابی کے ذیجہ پر حلت موقوف نہ ہوتی۔ اور یہ واضح بات ہے کہ حیوان کے علاوہ غذا کیسیں جو بنا تات وغیرہ سے بنائی جاتی ہیں، ان کے بارے میں "اسلام" نے یہ شرط نہیں لگائی کہ ان کا بنانے والا مسلمان یا کتابی ہو، بلکہ ان غذاوں کو بنانے والے کے مذہب سے قطع نظر کرتے ہوئے استعمال کرنا جائز ہے، اب اگر "ذبح حیوان" ان امور عادیہ میں سے ہوتا جن میں کوئی شرعی پابندی نہیں تو اس صورت میں ذبح کرنے والے کے دین سے قطع نظر کر کے حیوان کا گوشت کھانا جائز ہوتا (حالانکہ ایسا نہیں ہے) لہذا یہ اس بات کی دلیل ہے کہ "شریعت اسلامیہ" میں حیوانی غذاوں کو خصوصیت دی گئی ہے اور ان کے استعمال کے حلال ہونے کے لئے ضروری ہے کہ وہ کتاب و سنت میں شرعی ذبح کے بیان کردہ احکام کے موافق ہوں۔

یہی وجہ ہے کہ "شکار اور ذبح" کے احکام فقہ اسلامی کے اہم ابواب میں شمار ہوتے ہیں، اور فقہاء نے یہ احکام قرآن کریم اور حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اور آثار صحابہ و تابعین کی روشنی میں تفصیل سے بیان فرمائے ہیں، اور فقہ کی کوئی کتاب ایسی نہیں ہے جس میں "کتاب الصید والذبائح" شامل نہ ہو۔ اس مقالے میں ان تمام احکام کو سینئنا مقصود نہیں ہے، بلکہ صرف ذبح کے بنیادی اصول بیان کرنا اور ان اصولوں کو موجودہ دوسرے کے حالات پر منطبق کرنا مقصود ہے، چنانچہ اس مقالے کو مندرجہ ذیل موضوعات پر تقسیم کیا گیا ہے:

۱۔ شرعی ذبح اور اس کی شرائط۔

الف: حیوان کی روح نکالنے کا طریقہ۔

ب: ذبح کے وقت "بسم اللہ" پڑھنا۔

ج: ذبح کرنے والے کا مسلمان یا کتابی ہونا۔

۲۔ موجودہ دور کے مذبح خانوں میں ذبح کے طریقے۔

۳۔ ذبح کرنے والے کے بارے میں معلوم نہ ہونے کی صورت میں

جانور کا حکم۔

۴۔ درآمد شدہ گوشت کا حکم۔

اللہ تعالیٰ صحیح اور درست بات لکھنے کی توفیق عطا فرمائے اور اپنی مرضیات کی طرف رہنمائی عطا فرمائے۔ آمین۔

﴿۱﴾ شرعی ذبح اور اس کی شرائط

"تذکیرہ" اور "ذکاۃ" لغوی اعتبار سے پورا کرنے کے معنی میں آتے ہیں، اسی وجہ سے اگر لفظ "ذکاء" عمر اور فہم کے لئے استعمال ہو تو اس کے معنی عمر اور سمجھداری میں کامل ہونے کے آتے ہیں۔ (۱) اور ذبح کے شرعی طریقے کو "ذکاۃ" اس لئے کہا جاتا ہے کہ اس میں وہ تمام شرائط پائی جاتی ہیں جن کے نتیجے میں جانور کا کھانا حلال ہو جاتا ہے، چنانچہ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ

(۱) لسان العرب لابن منظور، ج ۱۲، ص ۲۸۸، لفظ "ذکا"

نے سورہ مائدہ کی آیت "إِلَّا مَا ذَكَرْيْتُمْ" کی تفسیر میں فرمایا کہ:  
ای اَذْرَكْتُمْ ذِكَارَهُ عَلَى التَّعْلَمِ - (۱)

بعض علماء نے فرمایا کہ "تذکیرہ شرعی"، "تذکیرہ"، "معنی" (تطییب)  
(خوبصوردار بنانا) سے مlix ہے، جیسے الہ عرب بولتے ہیں "رائحة ذکریة"  
بہترین خوبصور، چنانچہ جب حیوان کا خون بہادیا جاتا ہے تو اس کی خوبصوری عمدہ  
ہو جاتی ہے۔

یہ تو اس کے لغوی معنی تھے۔ "تذکیرہ" کے اصطلاحی معنی امام قرطی  
رحمۃ اللہ علیہ نے یہ بیان فرمائے ہیں:

أَنَّهُ عِبَارَةٌ عَنِ إِنْهَارِ الدَّمِ وَ فَرِيِ الْأَوْدَاجِ فِي  
الْمَذْبُوحِ، وَ النَّحْرِ فِي الْمَنْحُورِ، وَ الْعَقْرِفِي  
غَيْرِ الْمَقْدُورِ عَلَيْهِ مَقْرُونًا بِنِيَةِ الْقَصْدِ لِلَّهِ  
تَعَالَى وَ ذِكْرِهِ عَلَيْهِ - (۲)

"تذکیرہ" کے اصطلاحی معنی ہیں "خون بہانا" اور اگر  
وہ جانور ذبح کیا جانے والا ہے تو اس کی رگیں کامٹا  
اور نحر کیا جانے والا ہے (جیسے اونٹ) تو اس کو نحر کرنا  
اور اگر اس جانور کی رگیں کامٹے یا اس کو نحر کرنے پر

(۱) تفسیر قرطی، ج ۶، ص ۵۲، ۵۳،

(۲) تفسیر قرطی، ج ۶، ص ۵۲، ۵۳،

قدرت نہیں ہے تو اس کو اللہ تعالیٰ کے لئے حلال  
کرنے کی نیت سے اللہ کا نام لے کر زخمی کرنا۔

چونکہ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ کی بیان کی ہوئی ”تذکیرہ“ کی اس اصطلاحی  
تعریف میں بعض شرائط اختلافی ہیں، اس لئے احسن یہ ہے کہ ”تذکیرہ“ کی  
اصطلاحی تعریف یہ کی جائے:

از ها ق روح الحیوان بالطريق المشرُوع  
الذی یجعل لحمه حلالاً للمسلم۔

ایسے مشروع طریقے سے حیوان کی روح نکالنا جس  
کے نتیجے میں اس کا گوشت مسلمان کے لئے حلال ہو  
جائے۔

جہاں تک ان شرائط کا تعلق ہے جو فقهاء نے ”ذکاۃ شرعی“ کے لئے  
بیان فرمائی ہیں، وہ تین عناصر پر مشتمل ہیں: ۱) روح نکالنے کا صحیح طریقہ  
۲) ذبح کرتے وقت اللہ کا نام لینا ۳) ذبح کرنے والے کے اندر  
ذبح کی الہیت ہونا (یعنی اس کا مسلمان یا کتابی ہونا) اب ہم ان تینوں  
موضوعات پر تفصیل سے کلام کریں گے۔ واللہ المستعان۔

### الف۔ حیوان کی روح نکالنے کا طریقہ

حیوان کی روح نکالنے کا وہ طریقہ جو شریعت اسلامیہ کے نزدیک معتبر  
اور ”ذکاۃ شرعی“ کی شرائط پورا کرنے کے لئے کافی ہے، یہ جیوان کے

بدلنے سے بدلتا رہتا ہے، لہذا اگر جانور کے وحشی ہونے کی وجہ سے اس کو پکڑ کر ذبح کرنا ممکن نہیں ہے یا جانور مانوس تو ہے لیکن وہ بدک گیا ہے، تو ان دونوں صورتوں میں کسی بھی آلہ جارحہ سے اس کو زخمی کر کے اس کا خون بہا دیا جائے۔ یہاں تک کہ وہ مر جائے، ایسے جانور کے حلال ہونے کے لئے اس کو ذبح کرنا یا اس کو خر کرنا شرط نہیں ہے۔ ذکاۃ کی اس قسم کو ”ذکاۃ اضطراری“ کہا جاتا ہے۔ ”ذکاۃ اضطراری“ کے احکام کا بیان ہماری بحث سے خارج ہے۔

اور اگر اس جانور کے ذبح پر انسان کو قدرت حاصل ہے، یا تو اس وجہ سے کہ وہ مانوس ہے، یا ہے تو وحشی لیکن اس پر قابو پالیا گیا ہے تو ایسے جانوروں کے ذبح کے وقت اس کی رگیں کاٹ کر خون بہانا واجب ہے۔ اس کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں:

﴿۱﴾ عن رافع بن خديج رضي الله عنه في  
حديث طويل أن جده سأله رسول الله صلى  
الله عليه وسلم: أفنذب بالقصب؟ فقال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما أنهر  
الدم وذكر اسم الله فكل - (۱)

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح والصیاد، باب التسمیة على الذبیحة،

حدیث نمبر ۵۲۹۸۔

حضرت رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ سے ایک طویل حدیث میں مروی ہے کہ ان کے دادا نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ کیا ہم جانور کو بانس کے چھلکے سے ذبح کر سکتے ہیں؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں ارشاد فرمایا: جو چیز خون بھا دے اور اس جانور پر اللہ کا نام لیا گیا ہو تو اس کو کھالو۔

اس حدیث میں حضرت رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ کے دادا نے ”ذبح“ کے بارے میں سوال کیا اور ”ذبح“ رگیں کاٹنے ہی کو کہا جاتا ہے، جیسا کہ عطاء نے بخاری پر تعلق کرتے ہوئے اس کی تفسیر بیان فرمائی ہے۔ (۱) لہذا سوال و جواب کے مجموع سے اس پر دلالت ہو رہی ہے کہ جانور کی اس طرح رگیں کاٹنے سے ”ذکاۃ شرعی“ حاصل ہو جاتی ہے جس کے نتیجے میں اس کا خون بھہ جائے۔

﴿۲﴾ عن ابن عباس و أبي هريرة رضي الله عنهما قالا: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شريطة الشيطان وهي التي تذبح فيقطع الجلد ولا تفرى الأوداج ترك

(۱) باب النحر والذبح، باب نمبر ۲۳، من الذبائح والصيد،

## حتی تموت۔ (۱)

حضرت عبد اللہ بن عباس اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے شیطان کے چیرے سے منع فرمایا ہے، وہ یہ کہ جانور کو اس طرح ذبح کیا جائے کہ اس کی کھال کاٹ کر اس کو چھوڑ دیا جائے اور اس کی رگیں نہ کاٹیں یہاں تک کہ وہ جانور مر جائے۔

”شریطة“ کی تفسیر میں علامہ ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”الشریطة“ الناقة و نحوها التي شرطت أى اثر في حلقتها اثر يسير كشرطه الحجاج من غير قطع الاو داج ولا اجراء الدم، وكان هذا من فعل العجahlية يقطعون شيئاً يسيراً من حلقتها، فيكون ذلك تذكيرها عندهم، وإنما أضاً فيها ألى الشيطان كأن الشيطان

(۱) أبو داؤد، كتاب الأضاحى، باب المبالغة في الذبح، امام ابو داؤد نے اس حدیث کی سند پر سکوت فرمایا ہے۔ البتہ اس کی سند میں ایک راوی ”عمرو بن عبد اللہ الاؤسوار“ ہیں جن کو ”عمرو بن برق“ کہا جاتا ہے، لا حافظ ابن حجر نے ”التقریب“ میں ان کے بارے میں فرمایا کہ ”صدق فیہ لین“۔

## حملہم علی ذلک۔ (۱)

”شرطیۃ“ یہ ہے کہ کسی اونٹ وغیرہ کے حلق میں رگیں کاٹے اور خون بھائے بغیر تھوڑا سا چیرا لگایا جائے جیسے سینگی لگانے والا چیرا لگاتا ہے، اور یہ فعل زمانہ جاہلیت میں ہوتا تھا کہ جانور کے حلق کو تھوڑا سا کاٹ کر چھوڑ دیتے تھے اور یہی ان کے نزدیک ”تذکیہ“ ہوتا تھا۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس عمل کو شیطان کی طرف اس لئے منسوب فرمایا کہ شیطان نے ہی ان کو اس عمل پر اکسایا تھا۔

﴿۳﴾ عن عدی بن حاتم الطائی رضی اللہ عنہ قال: قلت: پا رسول اللہ ﷺ! أن أحذنا أصاب صیداً وليس معه سکین أيدبیح بالمروة وشقة العصا؟ فقال: أمرر الدم بماشئت واذکر اسم اللہ عز وجل۔ (۲)

حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم

(۱) جامع الاصول لابن الاشیر، ج ۲، ص ۲۸۲، حدیث نمبر ۲۵۷۔

(۲) أبو داؤد، باب الذبیحة بالمروة، وسکت علیہ هو والمنذری۔

سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ! اگر ہم میں سے کوئی شخص شکار کا جانور پکڑے اور اس کے پاس چھپری نہ ہو تو کیا وہ اس جانور کو کاٹج اور لکڑی کے چھپلے سے ذبح کر سکتا ہے؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں ارشاد فرمایا: کہ جس چیز سے چاہو خون بھاہو اور خون بھاہتے وقت اس پر اللہ کا نام لو۔

امام نسائی رحمۃ اللہ علیہ نے مجھی اس حدیث کو ذکر فرمایا ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں:

إِنَّ أَرْسَلَ كَلْبِي فَأَخْذَ الصَّيْدَ فَلَا أَجِدُ مَا أَذْكَيْتُ بِهِ فَأَذْبَحْهُ بِالْمَرْوَةِ وَبِالْعَصَمِ قَالَ: أَنْهَرِ الدَّمَ بِمَا شَتَّ وَأَذْكَرَ اسْمَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ (۱)

حضرت عدی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں شکار کرنے کے لئے کتنا چھوڑتا ہوں اور اس کے نتیجے میں جانور شکار کر لیتا ہوں، لیکن مجھے کوئی چیز نہیں ملتی جس سے

(۱) سنن نسائی، کتاب الاضاحی، باب اباحت الذبح بالعود، ج ۷، ص ۲۲۵، حدیث نمبر ۳۳۰۔ اس حدیث کی سند میں ایک راوی ”مری بن قطری الکوفی“ ہیں جن کو ابن حبان نے ثقات میں شمار کیا ہے۔ اور حافظ ذہبی ان کے بارے میں فرماتے ہیں ”لایعرف“ تہذیب التہذیب، ج ۱۰، ص ۹۹۔

اس شکار کو ذبح کروں تو میں اس کو کاچ یا لکڑی سے  
ذبح کر دیتا ہوں۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے  
فرمایا: جس چیز سے چاہو خون بہادو اور اس کو ذبح  
کرتے وقت اللہ کا نام لو۔

﴿۲﴾ عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أنه قال: ما في الأوداج فكله۔ (۱)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ  
جس جانور کی رگیں کاٹ دی جائیں اس کو کھالو۔

مندرجہ بالا احادیث اور اس جیسی دوسری احادیث کی بنیاد پر فقہاء نے ”ذبح  
شرعی“ کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ اس ذبح میں رگیں کاٹ دی جائیں۔  
”اوِداج وَذَاج“ بفتحتین کی جمع ہے اور یہ ایک رگ کا نام ہے جو  
گروں میں ہوتی ہے، دراصل یہ دورگیں ہوتی ہیں، چنانچہ علامہ ابن منظور  
ابن سیدہ سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

الْوَدْجَانُ عَرْقَانٌ مَتَصَلَّانٌ مِنَ الرَّأْسِ إِلَى  
السُّخْرِ وَالْجَمْعُ ”اوِداج“ (۲)

”ودجان“ یہ دورگیں ملی ہوتی ہوتی ہیں اور سر سے

(۱) موطا امام مالک، کتاب النبائج، باب ما يجوز من الذكاة في حال الضرورة، ج ۲،  
ص ۳۸۹۔

(۲) لسان العرب: ج ۲، ص ۳۹۷، تحت المادة۔

پھیپرے تک جاتی ہیں اور وَدَاج کی جمع اُوداج آتی ہے۔

لیکن بعض فقهاء نے لفظ "وَدَاج" کے استعمال میں توسع اختیار کرتے ہوئے "حلقوم" اور "مری" کو بھی اس کے اندر داخل کر دیا ہے۔ "حلقوم" سانس کی نالی کو کہا جاتا ہے اور "مری" کھانے کی نالی کو کہا جاتا ہے۔ چنانچہ علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ثُمَّ الْأَوْدَاجُ أَرْبَعَةٌ : الْحَلْقُومُ وَ الْمَرَى  
وَ الْعَرْقَانُ الْلَّذَانِ بَيْنَهُمَا الْحَلْقُومُ  
وَ الْمَرَى (۱)

اُوداج چار گیس ہیں، ایک حلقوم، ایک مری، اور دو وہ رگیں ہیں جن کے درمیان میں حلقوم اور مری ہوتی ہیں۔

اس میں تو کسی فقیہ کا اختلاف نہیں کہ "ذبح شرعی" کا اکمل طریقہ یہ ہے کہ یہ چاروں رگیں کاث دی جائیں۔ (۲) لیکن اگر بعض رگیں کاث دی جائیں اور بعض رگیں چھوڑ دی جائیں تو اس جانور کے حلال ہونے میں فقهاء کا اختلاف ہے۔

(۱) بدائع الصنائع: ج ۵، ص ۳۱

(۲) المغنی لابن قدامة، ج ۱، ص ۲۵، دارالكتب العلمية، بیروت،

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حلقوم اور مریٰ کا کامنا واجب ہے اور ذکاۃ شرعی کے لئے ان دو رگوں کا کاث دینا کافی ہے، اگرچہ ودھین میں سے کوئی ایک رگ بھی نہ کشے۔ (۱)

امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے اس بارے میں روایات مختلف ہیں، البتہ ان کی کتابوں سے ان کا راجح قول یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک حلقوم اور ودھین کو کامنا واجب ہے، ”مریٰ“ کو کامنا واجب نہیں۔ (۲)

اسی طرح امام احمد بن حنبل زحمۃ اللہ علیہ سے اس بارے میں روایات مختلف ہیں، چنانچہ ان کی ایک روایت تو امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے قول کے متوافق ہے اور ان کی دوسری روایت یہ ہے کہ ودھین کو حلقوم اور مریٰ دونوں کے ساتھ کامنا واجب ہے، اس طرح ان کے نزدیک چاروں رگوں کو کامنا شرط ہے۔ (۳)

امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر کوئی سی تین رگیں کاث دی جائیں اور ایک رگ چھوڑ دی جائے تب بھی جانور حلال ہو جائے گا۔ البتہ امام ابویوسف رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جب تک حلقوم، مریٰ اور ودھین میں سے ایک رگ نہ کاث دی جائے اس وقت تک جانور حلال نہیں ہوگا۔

(۱) فتح الباری، ج ۹، ص ۲۳۱، الام، ج ۲، ص ۲۵۹

(۲) الذخیرة للقرافی، ج ۲، ص ۱۳۳

(۳) المغنى لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۳۵، ۳۳

اور ہمام محمد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جب تک چاروں رگوں کا اکثر حصہ نہ کاش دیا جائے اس وقت تک جانور حلال نہیں ہو گا۔ (۱)

بہر حال! فقہاء کے درمیان مندرجہ بالا اختلاف کے باوجود تمام فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ ”ذکاۃ اختیاری“ کامل حلق اور نخرہ ہے، جانور کے حلال ہونے کے لئے ان چار رگوں میں سے ایک سے زیادہ رگوں کا کٹنا ضروری ہے۔ اور جن فقہاء نے یہ شرط لگائی ہے کہ وہ جن میں سے کم از کم ایک کا کٹنا ضروری ہے، ان کا قول راجح ہے، اس لئے کہ کامل طور پر خون کا بہانا اسی وقت متحقق ہو سکتا ہے جب خون کی رگ کو کاش دیا جائے، چنانچہ امام القرافی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ویؤکدہ قوله علیہ السلام : ماؤنہر الدم

و ذکر اسم اللہ فکل۔ (۲)

اس قول کی تائید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول سے بھی ہوتی ہے جس میں آپ نے فرمایا کہ جو چیز خون بہادے اور اس پر اللہ کا نام لیا جائے تو اس جانور کو کھالو۔

اور خون کا بہانا خون کی رگیں کاشنے سے حاصل ہوتا ہے، اور ”انہار“

(۱) بداع الصنائع، ج ۵، ص ۳۲۔

(۲) الذخیرۃ للقرافی، ج ۲، ص ۱۳۳۔

کے اصل معنی ”وسعت“ اور ”گنجائش“ کے ہیں، ”نہر“ کو بھی ”نہر“ اسی لئے کہا جاتا ہے کہ اس میں پانی کے لئے گنجائش ہوتی ہے اور دن کو ”نہار“ اس لئے کہا جاتا ہے کہ دن میں روشنی بہت وسیع ہوتی ہے۔

امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول کی توجیہ یہ ہے کہ چار رگوں میں سے تین رگوں کا کتنا تمام رگوں کے کٹنے کے قائم مقام ہو جاتا ہے، کیونکہ جن مسائل میں توسع ہے ان میں شریعت کا اصول ”الاکثر حکم الكل“ جاری ہوتا ہے، اور ”ذکاۃ شرعی“ ان چیزوں میں سے جس میں توسع پایا جاتا ہے، اس لئے کہ فقهاء کے درمیان کیفیت ذکاۃ کے بارے میں تو اخلاف ہے، لیکن اس میں اختلاف نہیں ہے کہ بعض رگوں کا کٹ جانا ”ذکاۃ شرعی“ کے لئے کافی ہے۔ لہذا اس مسئلے میں ”اکثر“، ”کل“ کے قائم مقام ہو جائے گا۔ (۱)

### آلہ ذبح

اس بارے میں فقهاء کا اتفاق ہے کہ ”ذکاۃ شرعی“ کے لئے آلہ ذبح دھاردار ہونا واجب ہے کہ وہ آلہ اپنی دھار کی وجہ سے جانور کو کاٹ دنے یا پھاڑ دے، اپنے بوجھ اور وزن کی وجہ سے نہ پھاڑے، البتہ چھری یا چاقو ہونا کوئی ضروری نہیں، بلکہ ہر اس چیز سے ذبح کرنا جائز ہے جو دھاردار ہو، چاہے وہ لو ہے کی بنی ہوئی ہو یا پھر کی ہو یا لکڑی کی ہو، اس کی دلیل وہ

حدیث ہے جو شیخین وغیرہ نے بیان فرمائی ہے:

عن رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ قلت: يا  
رسول اللہ ﷺ إِنَّا مُلَاقِيَ الْعَدُوِّ غَدَّا  
وَلَيْسَ مَعَنَا مَرَى، أَفَنَذَبَ بِالْقُصْبِ قَالَ: مَا  
أَنْهَرَ الدَّمْ وَذَكَرَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكَلَوْهُ، لَيْسَ  
السَّنْ وَالظَّفَرَ - (۱)

حضرت رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ سے روایت ہے،  
وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ  
وسلم سے پوچھا کہ یا رسول اللہ ﷺ آئندہ کل ہم  
دشمن سے مقابلہ کرنے والے ہیں اور ہمارے ساتھ  
کوئی چھری نہیں ہے، تو کیا ہم بانس سے جانور ذبح  
کر لیں؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد  
فرمایا: جو چیز خون بہا دے اور اس پر اللہ کا نام لیا  
جائے، اس کو کھاؤ، بشرطیکہ دانت اور ناخن سے ذبح  
نہ کیا گیا ہو۔

پیچے حضرت عدی بن حاتم الطائی رضی اللہ عنہ کی روایت گزرا ہے  
کہ انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے کانچ اور لکڑی کے چھلکے سے

ذبح کرنے کے بارے میں سوال کیا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے جواب میں فرمایا: جس چیز سے چاہو خون بھاڑو۔ لیکن تمام احادیث اس بات پر متفق ہیں کہ ایسے آلے سے قطع اور خرق ضروری ہے جو خون بھاڑے، اور اس آلے کے دھار دار ہونے کے وجوب پر تمام فقهاء متوبو عین کا اجماع ہے۔ البتہ دانت اور ناخن کے بارے میں فقهاء کا اختلاف ہے، ائمہ جاڑین فرماتے ہیں کہ ان دونوں سے کسی حال میں بھی ذبح کرنا جائز نہیں، چاہے وہ جسم سے لگے ہوئے ہوں یا علیحدہ ہوں، اس لئے کہ ان کے بارے میں حضرت رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ کی مندرجہ بالا حدیث عمومیت پر دلالت کر رہی ہے اور اس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے آلات ذبح میں سے دانت اور ناخن کو مستثنی فرمادیا ہے۔ البتہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث بالا کو اس دانت اور ناخن پر محمول فرمایا ہے جو جسم کے ساتھ متصل ہو، اس لئے کہ اس صورت میں اس جانور کی موت گلا گھوٹنے کی وجہ سے واقع ہوگی۔ لیکن وہ دانت اور ناخن جو جسم سے متصل نہ ہوں، بلکہ کئے ہوئے ہوں تو اس صورت میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک ان سے ذکاۃ شرعی مع انکراہتہ حاصل ہو جائے گی۔ (۱)

### جانور کی رگیں کا ٹی بغیر روح نکالنا

ایسا جانور جس پر انسان کو ذبح کرنے کی قدرت حاصل ہے، اگر اس

کی رکیں کاٹے بغیر روح نکال دی جائے تو اس سے "ذکاۃ شرعی" حاصل نہیں ہوگی اور وہ جانور حلال نہیں ہوگا، اس پر تمام فقهاء کا اتفاق ہے۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

حُرْمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ  
وَمَا أَحَلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ  
وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالظَّبِيعَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا  
مَا ذَكَرْتُمْ - (۱)

حرام کیا گیا ہے تم پر مردار، خون، خنزیر کا گوشت، اور جس جانور کو غیر اللہ کے نام پر ذبح کیا گیا ہو، جس کا گلا گھوٹنا گیا ہو، جس کو غیر دھاردار بھاری آئے سے مارا گیا ہو، جو اپر سے گر کر مر گیا ہو اور جو جانور دوسرے جانور کے سینگ مارنے کی وجہ سے ہلاک ہو گیا ہو، اور جس جانور کو درندے نے کھایا ہو، البتہ وہ جانور جس کو تم ذبح کرو۔

اس آیت کی تفسیر میں علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ: "مُنْخَنِقَةٌ" وہ جانور ہے جس کی موت گلا گھٹنے کی وجہ سے واقع ہو جائے، چاہے قصد اس کا گلا گھوٹنا جائے یا اتفاقاً ایسا ہو جائے، مثلاً کوئی جانور اپنی رتی کے اندر الجھ جائے، جس کے نتیجے میں اس کی موت واقع ہو جائے۔

ایسے جانور کو کھانا حرام ہے۔

”موقوذۃ“ وہ جانور ہے جس کو غیر دھار دار بھاری چیز سے مارا جائے، یہاں تک کہ وہ مرجائے۔ جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اور دوسرے حضرات نے اس کی تفسیر میں بیان فرمایا کہ یہ وہ جانور ہے جس کو لکڑی سے مارا جائے یہاں تک کہ اس کو کوٹ دیا جائے اور اس کے نتیجے میں اس کی موت واقع ہو جائے۔ حضرت قادہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جاہلیت کے لوگ جانور کو لکڑیوں سے مارا کرتے تھے، یہاں تک کہ جب وہ جانور مرجاتا تو اس کو کھایتے۔

صحیح میں حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ میں ”معراض“ (۱) کو شکار کی طرف پھینکتا ہوں اور شکار حاصل کر لیتا ہوں۔

(۱) ”معراض“ بکسر المیم، وہ تیر جو بغیر پر آور نصل کے ہو، جو چوڑائی میں چلتا ہے اور چوڑائی میں جا کر جانور کو گلتا ہے، دھار کی طرف سے نہیں گلتا۔ لسان العرب، لابن منظور، ج ۹، ص ۳۲، تاج العروس، ج ۵، ص ۵۰، پر ”معراض“ کے بارے میں لکھا ہے کہ یہ دلکڑیوں سے بنتا ہے جس کے دونوں کنارے باریک ہوتے ہیں اور درمیان سے موٹا ہوتا ہے جیسے روٹی دھنٹے کی لکڑی ہوتی ہے۔ جب شکاری اس کو پھینکتا ہے تو سیدھا جاتا ہے، البتہ جانور کو چوڑائی کی طرف سے گلتا ہے، کنارے سے نہیں گلتا۔ لیکن اگر جانور قریب ہو تو پھر ”پھل“ کی طرف سے لگ کر اس کو زخمی کر دیتا ہے۔ حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ کی حدیث میں اسی کے بارے میں سوال ہے۔

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم "معراض" سے شکار کرو اور وہ معراض اس جانور کو چیز دے تو اس جانور کو کھالو۔ اور اگر وہ "معراض" اس جانور کو چوڑائی میں لگے تو وہ جانور "وقید" (کوٹا ہوا) ہے، لہذا اس کو مت کھاؤ۔ (۱)

لہذا اس حدیث میں دونوں جانوروں کے درمیان تفریق کر دی کہ جس جانور کو تیر کا ذھار دار حصہ لگے، اس جانور کو حلال قرار دیا اور جس جانور کو تیر چوڑائی میں لگے اس کو "وقید" کہہ کر حرام قرار دیدیا اور یہ مسئلہ فقهاء کے درمیان متفق علیہ ہے۔

"متردیۃ" اس جانو کو کہا جاتا ہے جو کسی اوپنی جگہ سے گرنے کے نتیجے میں ہلاک ہو جائے، ایسا جانور بھی حلال نہیں ہے۔ حضرت علی بن ابی طلحہ رحمۃ اللہ علیہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت فرماتے ہیں کہ "متردیۃ" وہ جانور ہے جو پہاڑ سے گر کر مرجائے۔ حضرت قادة رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ "متردیۃ" وہ جانور ہے جو کنوں میں گر کر مرجائے۔ حضرت سدی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ "متردیۃ" وہ جانور ہے جو پہاڑ سے گر کر ہلاک ہو جائے یا کنوں میں گر کر ہلاک ہو جائے۔

"نطیحۃ" وہ جانور ہے جو دوسرے جانور کے سینگ مارنے کی وجہ سے مرجائے، ایسا جانور حرام ہے، اگرچہ سینگ لکھنے کی وجہ سے وہ خنی ہو گیا

(۱) اس حدیث کو محمد شین کی ایک جماعت نے مختلف ابواب کے تحت مختلف طرق سے نقل فرمایا ہے۔

ہو اور اس کا خون بہہ گیا ہو، چاہے ذبح کرنے کی جگہ سے خون بہا ہو۔

”وَمَا أَكَلَ السَّبَعُ“ یعنی وہ جانور جس پر شیر، چیتے، بھیڑے یا کئے نے حملہ کیا ہوا اور پھر اس میں سے کچھ حشرہ کھالیا ہو، جس کے نتیجے میں وہ جانور مر چکا ہو، ایسا جانور حرام ہے، اگرچہ ان درندوں کے حملہ کرنے کے نتیجے میں اس جانور کا خون بہہ گیا ہو، چاہے اس جانور کے حلق سے خون بہا ہو، لیکن اس کے باوجود فقہاء کا اس پر اجماع ہے کہ وہ جانور حلال نہیں ہے۔ زمانہ جاہلیت میں درندے جس بکری، اونٹ اور گائے کو شکار کر کے کھا کر چھوڑ دیتے تھے، لوگ درندے کے بچے ہوئے شکار کو کھالیتے تھے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے مومنین کے لئے اس کو حرام قرار دیدیا۔

”إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ“ اس کا تعلق ماقبل سے ہے یعنی جن پانچ جانوروں کا بیان اوپر ہوا، اگر ان میں سے کوئی جانور کی توتیکا سبب تو ثابت ہو چکا ہو، لیکن ابھی اس کے اندر روح باقی ہو اور اس کی وجہ سے ذبح شرعی کے ذریعہ اس کا مدارک ممکن ہو، تو ذبح شرعی کے بعد وہ جانور حلال ہو جائے گا۔ چنانچہ حضرت علی بن ابی طلحہ ”إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ“ کی تفسیر میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا قول نقل فرماتے ہیں کہ:

إِلَّا مَا ذَبَحْتُمْ مِنْ هُؤُلَاءِ وَفِيهِ رُوحٌ فَكُلُوهُ  
فہو ذکری۔

یعنی مندرجہ بالا پانچ جانوروں کو روح موجود ہونے کی حالت میں ذبح کر دو۔

تو اس کو کھالو، کیونکہ وہ ”ذکی اور پاک“ ہے۔ حضرت سعید بن جبیر، حضرت حسن بصری اور حضرت سدی رحمہم اللہ سے بھی اس کی تبیہ تفسیر منقول ہے۔

بہر حال! قرآن کریم کی مندرجہ بالا آیت سے یہ ظاہر ہو گیا کہ جانور صرف اس وقت حلال ہوتا ہے جب ”ذکاۃ شرعی“ کے ذریعہ اس کی روح نکالی گئی ہو۔ لہذا صرف کسی جانور کا گلا گھونٹ دینے سے یا کسی جانور کو وزنی چیز کے ذریعہ کوٹ دینے سے یا کسی اور طریقے سے اس جانور کا خون بہا دینے سے وہ جانور حلال نہیں ہوتا۔ چنانچہ اگر کسی جانور کو دوسرے جانور نے سینگ مار دیا ہو، یا جس جانور کو کسی درندے نے شکار کیا ہو، بعض اوقات اس جانور کے ذبح کرنے کی جگہ سے خون بہہ جاتا ہے، لیکن اس کے باوجود قرآن کریم نے ضراحة دونوں کو حرام قرار دیا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ محض ذبح کی جگہ سے خون بہہ جانے کی وجہ سے جانور حلال نہیں ہوتا، بلکہ اس طریقے سے جانور کا خون بہانا ضروری ہے جس طریقے کو اللہ تعالیٰ نے ”تذکیہ شرعی“ کے لئے مقرر فرمایا ہے۔

### ب۔ ذبح کے وقت ”بِسْمِ اللَّهِ“ پڑھنا

جمہور فقهاء کا مسلک یہ ہے کہ ”ذکاۃ شرعی“ کے لئے ضروری ہے کہ ذبح کرنے والا ذبح کرتے وقت اللہ کا نام لے، لہذا اگر ذبح کرنے والا قصد ”بِسْمِ اللَّهِ“ چھوڑ دے تو امام ابو حنیفہ، امام مالک، امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ اور جمہور فقهاء کے نزدیک اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہو گا۔ لیکن اگر وہ فیانا

”بسم اللہ“ چھوڑ دے تو حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک ذکاۃ شرعی معتبر ہوگی اور وہ جانور حلال ہوگا، اور ان فقہاء کے نزدیک ذبیحہ اور صید کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔ البتہ حنابلہ کے نزدیک صرف ذکاۃ اختیاری میں نیپان معاف ہے، لیکن شکار کے جانور میں اگر شکار کرنے والے نے تیر چلاتے وقت یا شکاری کتا چھوڑتے وقت ”بسم اللہ“ نہیں پڑھی تو اس جانور کی ”ذکاۃ شرعی“ نہیں ہوئی، چاہے اس نے قصد ابسم اللہ چھوڑی ہو یا نیا نام چھوڑی ہو۔ (۱)

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے مشہور قول کے مطابق ذنبح کے وقت ”بسم اللہ“ پڑھنا واجب نہیں بلکہ سخت ہے۔ (۲) لہذا ان کے نزدیک ”ذبیحہ“ حلال ہے اگرچہ قصد ابسم اللہ چھوڑ دی ہو۔ لیکن امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کی ”کتاب الام“ کی مراجعت سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ قصد ابسم اللہ چھوڑنے کے باوجود جانور کے حلال ہونے پر کوئی صراحة نہیں ہے، البتہ اس کی صراحة موجود ہے کہ نیا نام ابسم اللہ چھوڑ نے پر جانور حلال ہو جائے گا۔ چنانچہ ”کتاب الام“ کی عبارت مندرجہ ذیل ہے:

وَاذَا ارْسَلَ الرَّجُلَ الْمُسْلِمَ كَلْبَهُ أَوْ طَائِرَهُ  
الْمُعْلَمِينَ أَحَبَّتْ لَهُ ابْنَ يَسْمَىٰ، فَإِنْ لَمْ يَسْمَىٰ

(۱) مسلک حنفی کے لئے دیکھئے: بداعع الصنائع، ج ۵، ص ۳۶۔ مسلک مالکی کے لئے دیکھئے: الذخیرہ للقرآنی، ج ۲، ص ۳۳۳، الصاوی علی الدروی، ج ۲، ص ۱۷۴۔ حنبلی مسلک کے لئے دیکھئے: المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۳۔

(۲) تلیدی و عسیرۃ، ج ۲، ص ۲۲۵۔

ناسیا، فقتل أكل، لأنهما اذا كان قتلهما  
كالذکاة، فهو لونسى التسمية في الذبيحة  
أكل، لأن المسلم يذبح على اسم عزوجل

وان نسى- (۱)

اگر کوئی مسلمان اپنا سدھایا ہوا شکاری کتا یا شکاری  
پر نہ شکار کے لئے چھوڑے تو اس کو چاہیے "بسم اللہ"  
پڑھے، اور اگر وہ بسم اللہ پڑھنا بھول جائے اور وہ کتا  
یا پر نہ شکاری جانور کو قتل کر دے تب بھی شکاری جانور  
کھالے، اس لئے کان دونوں کا قتل کرنا "ذکاة شرعی"  
کے حکم میں ہے۔ جیسے کہ اگر ذبح کرتے وقت بسم اللہ  
پڑھنا بھول جائے تو اس کو کھالے، اس لئے کہ  
مسلمان اللہ کے نام پر ہی ذبح کرتا ہے اگرچہ بھول  
جائے۔

پھر امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے اس بات کی بھی تصریح فرمائی ہے کہ جو  
شخص ذبح کرتے وقت استخفافاً بسم اللہ پڑھنا چھوڑے تو اس کا ذبیحہ حلال  
نہیں ہوگا۔ اور مسلم قواعد کے ضمن میں یہ بیان فرمایا کہ:

(۱) کتاب الام للشافعی، ج ۲، ص ۲۲۷، کتاب الصید والذبائح،  
باب تسمیة اللہ عزوجل عند ارسال ما یصطاد۔

أن المسلم إذا نسي اسم الله تعالى أكلت  
ذبيحته وإن تركه استخفافاً لم تؤكل  
ذبيحته۔ (۱)

مسلمان اگر بھول کر بسم اللہ چھوڑ دے تو اس کا ذبیحہ  
کھایا جائے گا اور اگر استخفافاً چھوڑ دے تو اس کا ذبیحہ  
نہیں کھایا جائے گا۔

بعض علماء نے اس بات کی صراحة فرمائی ہے کہ مندرجہ بالامثلے پر  
تمام فقهاء کا اتفاق ہے۔ چنانچہ ”تقریر مظہری“ میں ”شرح المقدمة المالکیۃ“  
سے یہ عبارت نقل کی گئی ہے:

وَكُلْ هَذَا فِي غَيْرِ الْمَتَهَاوِنِ وَأَمَا الْمَتَهَاوِنُ  
فَلَا خَلَافٌ أَنَّهَا لَا تُؤْكَلُ ذَبِيْحَةٌ تَحْرِيمًا،  
قَالَهُ ابْنُ الْحَارِثِ وَالْبَشِيرِ وَالْمَتَهَاوِنُ هُوَ  
الَّذِي يَتَكَرَّرُ مِنْهُ ذَلِكَ كَثِيرًا وَاللَّهُ أَعْلَمُ (۲)  
”بسم اللہ“ پڑھنے اور چھوڑنے کی یہ تفصیل اس شخص  
کے بارے میں ہے جو ”بسم اللہ“ پڑھنے کو حقیر نہ سمجھتا  
ہو، لیکن جو شخص حقیر سمجھتا ہو تو اس کے ذبیحہ کے حرام

(۱) کتاب الام، ج ۲، ص ۱۳۱، باب ذبائح أهل الكتاب۔

(۲) تقریر مظہری، ج ۳، ص ۳۱۸۔

ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں، ابن حارث اور بشیر<sup>ؓ</sup>  
نے یہی فرمایا ہے اور ”متهاون“ وہ شخص ہے جو اکثر و  
بیشتر بسم اللہ پڑھنا چھوڑ دیتا ہو۔ واللہ اعلم۔

لہذا مندرجہ بالا عبارت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ امام شافعی  
رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک قصداً ”بسم اللہ“ چھوڑنے کے باوجود جانور کا حلال  
ہونا علی الاطلاق نہیں ہے، بلکہ ان کے نزدیک بھی اگر کوئی شخص تھاونا اور  
استھفافاً بسم اللہ پڑھنا چھوڑ دے، اور اس کی عادت بنالے تو اس کا ذبیحہ حرام  
ہوگا۔ اس سے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک حلت کا حکم صرف اس صورت  
کے ساتھ محدود ہے جب ذنع کرنے والا اتفاقاً ایک دو مرتبہ استھفاف اور  
تھاون کے بغیر ”بسم اللہ“ پڑھنا بھول جائے، اور یہ صورت بھی کراہت سے  
خالی نہیں، اس لئے کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے یہ بھی فرمادیا کہ:  
احبیت له اأن یسمی۔

چنانچہ فقهاء شافعیہ نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ عمدًا ”بسم اللہ“ چھوڑنا  
مکروہ ہے، اس کی وجہ سے ”بسم اللہ“ چھوڑنے والا گناہ گار ہوگا۔ (۱)  
اس سے ظاہر ہوا کہ عمدًا ”بسم اللہ“ چھوڑنے سے حفیہ، مالکیہ اور  
حنابلہ کے نزدیک جانور حرام ہو جائے گا، اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے  
نزدیک بھی حرام ہے بشرطیکہ استھفاف اور تھاون کی وجہ سے ”بسم اللہ“

(۱) دیکھئے: روضۃ الطالبین، ج ۳، ص ۲۰۵، رحمۃ الامۃ: ص ۱۱۸۔

چھوڑی ہو اور بسم اللہ چھوڑنا ذبح کرنے والے کی عادت ہو۔ اور جس جانور کی حرمت پر دوسرے فقهاء کا اتفاق ہے، اگرچہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ اس پر حرام ہونے کا حکم نہیں لگاتے لیکن ان کے نزدیک بھی وہ جانور کراہت سے خالی نہیں، اور یہ رخصت بھی ایسی ہے کہ قرآن و حدیث کی نصوص سے اس کی تقویت نہیں ہوتی اور آیات اور احادیث "تسمیہ" کو ذکاۃ شرعی کے ارکان میں سے ایک رکن ظاہر کرتی ہیں۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يَذُكُّرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ

لَفِسْقٌ۔ (۱)

جس جانور پر اللہ کا نام نہ لیا جائے اس کو مت کھاؤ  
اور ایسا کرنا گناہ ہے۔

متروک التسمیہ کے حرام ہونے پر کوئی عبارت اس آیت سے زیادہ صریح اور واضح ہو سکتی ہے، اس آیت میں کوئی اجہال اور خفا نہیں ہے، بلکہ اس میں صراحتاً "نہی" موجود ہے اور "نہی" تحریم کا تقاضہ کرتی ہے۔ اور پھر قرآن کریم نے صرف "نہی" پر اکتفا نہیں کیا بلکہ اس کے بعد ایک جملہ "وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ" بھی آیا ہے جس کے بعد تمام شبہات ختم ہو جاتے ہیں۔ اور قرآن کریم میں صرف یہی ایک آیت نہیں ہے جو "تسمیہ" کے ذکاۃ شرعی کے ارکان میں سے ایک رکن ہونے پر دلالت کر رہی ہے، بلکہ بہت سی آیات

اس پر دلالت کرتی ہیں۔ ان میں سے بعض آیات مندرجہ ذیل ہیں:

﴿١﴾ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أَحْلٌ لَهُمْ قُلْ أَحْلٌ  
لِكُمُ الطَّيِّبَاتِ وَمَا عَلِمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ  
مُكَلِّبِينَ تَعْلَمُونَهُنَّ مِمَّا عَلِمْتُمُ اللَّهُ  
فَكُلُّوْا مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ وَإِذْ كُرُوا اسْمَ اللَّهِ  
عَلَيْهِ۔ (١)

﴿٢﴾ وَلَكُلَّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَدُ كُرُوا  
اسْمَ اللَّهِ عَلَىٰ مَارِزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ  
الْأَنْعَامِ (٢)

﴿٣﴾ فَإِذْ كُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا صَوَافٌ (٣)

﴿٤﴾ وَأَنْعَامٌ لَا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا  
إِفْرِنَةٌ عَلَيْهِ۔ (٤)

﴿٥﴾ وَمَا لَكُمْ أَ لَا تَأْكُلُوا مِمَّا ذَكَرَ اسْمُ  
اللَّهِ عَلَيْهِ۔ (٥)

(١) سورة المائدہ، آیت ٣۔

(٢) سورة الحج، آیت ٣٣۔

(٣) سورة الحج، آیت ٣٦۔

(٤) سورة الانعام، آیت ١٣٨۔

(٥) سورة الانعام، آیت ١١٩۔

مندرجہ بالا تمام آیات مختلف اسالیب سے اس بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ ذنگ کرتے وقت اللہ تعالیٰ کا نام لینا ان اہم عناصر میں سے ہے جس کے نتیجے میں مسلمان کے لئے حیوان کا گوشت حلال ہو جاتا ہے اور قرآن کریم نے اس بات کو صرف ایک دو آیتوں کے اندر بیان کرنے پر اکتفا نہیں کیا، بلکہ ہر اس موقع پر جہاں ذبیحہ کا ذکر ہو، یا شکار کا ذکر ہو، یا قربانی کا ذکر ہو، اس رکن کو ایک مستقل صفت کے ذریعہ بیان فرمایا، اور بسم اللہ جھوڑنے والے پر شدت سے نکیر فرمائی ہے اور اس عمل کو ”افتراء علی اللہ“ قرار دیا۔ اور ان لوگوں پر نکیر فرمائی جو اللہ کا نام لینے کے باوجود ذبیحہ کو حلال نہیں سمجھتے ہیں، یہ تمام باتیں اس بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ ذنگ کرتے وقت اللہ کا نام لینا ”ذکاۃ شرعی“ کی بڑی شرائط میں سے ایک شرط ہے۔

اسی طرح حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے بہت سی احادیث میں ”تسمیہ“ کو ان ارکان میں سے قرار دیا ہے جن کا ذبیحہ جانور اور شکار کے حلال ہونے کے لئے پایا جانا ضروری ہے، وہ احادیث مندرجہ ذیل ہیں:

﴿۱﴾ عن رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ

قال: قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم:

ما انہر الدم و ذکر اسم اللہ فکل (۱)

حضرت رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ سے روایت ہے

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب التسمیة علی الذبیحة، حدیث نمبر ۵۸۹۸، محدثین کی ایک بڑی جماعت نے اس حدیث کو روایت کیا ہے۔

کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو چیز خون بہادے اور اس پر اللہ کا نام لیا گیا ہو تو اس کو کھالو۔

﴿۲﴾ عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهمما عن رسول الله صلی الله علیہ وسلم : أنه لقى زيد بن عمرو بن نفیل بأسفل بلدح وذاك قبل ان ينزل على رسول الله صلی الله علیہ وسلم الوحي، فقدمت الى النبي صلی الله علیہ وسلم سفرة فلبي اأن يأكل منها، ثم قال زيد: اني لست اكل مما بحون على انصابكم ولا اكل الاما ذكر اسم الله علیہ (۱)

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے نزول وحی سے پہلے زید بن عمرو بن نفیل سے ”أسفل بلدح“ کے مقام پر ملاقات کی، تو حضور

(۱) صحیح بخاری، مناقب الانصار، باب حدیث زید بن عمرو بن نفیل، حدیث نمبر ۳۸۲۶  
کتاب الذبائح، حدیث نمبر ۵۳۹۹۔

قدس صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے دستِ خوان بچھایا گیا  
 (اور کچھ گوشت لا کر سامنے رکھا گیا) حضور قدس صلی  
 اللہ علیہ وسلم نے اس کے کھانے سے انکار فرمایا،  
 حضرت زید نے فرمایا کہ میں اس جانور کو نہیں کھاتا  
 ہوں جو تم اپنے بتوں کے نام پر ذبح کرتے ہو اور  
 میں صرف اس جانور کو کھاتا ہوں جس پر اللہ کا نام لیا  
 گیا ہو۔

یہ حدیث اس بات پر دلیل ہے کہ ”متروک التسمیہ“ کا حرام ہونا  
 حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شریعت کا حصہ ہے۔

﴿۱۳﴾ عن جنڈب بن سفیان البجلی رضی  
 اللہ عنہ قال: ضحیانا مع رسول اللہ صلی  
 اللہ علیہ وسلم أضحاة ذات یوم فاذالناس  
 قد ذبحواضحا یا هم قبل الصلاة، فلما  
 انصرف راہم النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
 أنهم قد ذبحوا قبل الصلاة فقال: من ذبح  
 قبل الصلاة فليذبح مکا نها أخرى ومن  
 كان لم یذبح حتى صلینا فليذبح على اسم

(الله) (۱)

حضرت جندب بن سفیان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قربانی کی، بعض لوگوں نے عید کی نماز سے پہلے قربانی کے جانور ذبح کرنے، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نماز عید سے واپس ہوئے تو آپ ﷺ نے دیکھا کہ لوگوں نے نماز سے پہلے قربانی کر لی ہے، تو آپ ﷺ نے اعلان فرمایا کہ جس شخص نے نماز سے پہلے قربانی کر لی ہے تو اس کی جگہ پر دوسرا جانور ذبح کرے اور جس نے نماز سے پہلے قربانی کے جانور کو ذبح نہیں کیا وہ اللہ کا نام لے کر ذبح کرے۔

﴿۲﴾ عن عبایة بن رفاعة عن جده أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَا أَنْهَرَ الدَّمْ وَ ذَكَرَ اسْمَ اللَّهِ فَكُلْ - (۲)

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم: فلیذبح علی اسم اللہ، حدیث نمبر ۵۵۰۰۔

(۲) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب مأنہر الدم من القصب الخ، حدیث نمبر ۵۵۰۳۔

حضرت عبایہ بن رفاء اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو چیز خون بہادے اور اس پر اللہ کا نام لیا گیا ہو تو اس کو کھالو۔

۴۵) عن أبي ثعلبة الخشنى رضى الله عنه  
أنه سأله رسول الله صلى الله عليه وسلم  
أسئلة فاجاب رسول الله صلى الله عليه  
وسلم عن سؤاله في الصيد فقال: فما  
صدت بقوسك فاذكر اسم الله وكل وما  
صدت بكلبك المعلم فاذكر اسم الله  
وكل (۱)

حضرت ابو ثعلبہ خشنی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے کئی سوالات کئے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے شکار کے بارے میں ان کے سوال کا جواب دیتے ہوئے فرمایا: تم اپنے کمان سے جو جانور شکار کرو تو شکار کرتے وقت اللہ کا نام لو اور اس کو کھالو، اسی طرح

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب آنية المجنوس، حدیث نمبر ۵۲۹۶۔

جو جانور تم اپنے سدھائے ہوئے کتے کے ذریعہ شکار کرو تو اس کو چھوڑتے وقت اللہ کا نام لاواریس کو کھالو۔

﴿۶﴾ عن عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال: إذا أرسلت كلابك المعلمة و ذكرت اسم اللہ فكل ممّا أمس肯 عليك۔ (۱)

حضرت عدی حاتم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جب تم نے اپنے سدھائے ہوئے کتوں کو شکار کی طرف چھوڑا اور اس کو چھوڑتے وقت اللہ کا نام لیا تو اس جانور کو کھالو جو کتے تمہارے لئے چھوڑ دیں۔ (اور خود اس میں سے نہ کھائے)

﴿۷﴾ عن عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ قال: قلت يا رسول اللہ ﷺ! إني أرسل كلبی أجد معه كلباً آخر لا أدری أیهما أخذه؟ فقال: لاتاً كل فانما سميت على

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبانح، باب ماجاء تصیید، حدیث نمبر ۵۳۸۶۔

## کلبک ولم تسم علی غیرہ - (۱)

حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا کہ یا رسول اللہ ﷺ! میں شکار کے لئے اپنا کتا چھوڑتا ہوں، لیکن میں اپنے کتے کے ساتھ دوسرا کتا بھی پاتا ہوں اور مجھے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ کس کتے نے جانور شکار کیا ہے؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس جانور کو مت کھاؤ، کیونکہ تمہارے کتے پر تو بسم اللہ پڑھی گئی ہے اور دوسرے کتے پر بسم اللہ نہیں پڑھی گئی۔

﴿۸﴾ وَعَنْهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَرْفُوعًا: وَإِذَا خَالَطَ كَلَابًا لَمْ يَذْكُرْ أَسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا فَأَمْسَكَنْ فَقْتَلَنْ فَلَاتَأَكِلْ - (۲)

حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے مرفوعا یہ روایت منقول ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اگر تمہارے کتے کے ساتھ شکار کرنے

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب اذا اوجد مع الصيد كلبا آخر، حدیث نمبر ۵۳۸۶۔

(۲) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب الصيد اذا غاب عنه يوماً او ثلاثة أيام، حدیث

میں دوسرے ایسے کتے شامل ہو جائیں جن کو چھوڑتے  
وقت اللہ کا نام نہیں لیا گیا اور وہ سب مل کر جانور کو پکڑ  
کر قتل کر دیں تو تم اس جانور کو مت کھاؤ۔

﴿۹﴾ وَعَنْهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَلْتَ: يَا  
رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِنَّ أَحَدَنَا أَصَابَ صَيْدًا  
وَلَيْسَ مَعَهُ سَكِينٌ، أَيْذَبَحَ بِالْمَرْوَةِ وَشَقَّةَ  
الْعَصَاصَ؟ قَالَ: أَمْرَرَ الدَّمَ بِمَاشِتَ وَادْكَرْ اسْمَ  
اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ۔ (۱)

حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے ہی روایت  
ہے: وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ  
علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ! ہم میں  
ایک شخص شکار کا جانور پکڑ لیتا ہے، لیکن اس کے پاس  
ذبح کرنے کے لئے چھری نہیں ہوتی، کیا وہ کاشخ اور  
لکڑی کی چھال سے ذبح کر سکتا ہے؟ آپ صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا: جس چیز سے چاہو خون بہادو اور  
اس پر اللہ عز و جل کا نام لو۔

(۱) آبوداؤد، باب الذیبح بالمروة، حدیث نمبر ۲۸۲۳ مذکوٰی، ابادۃ الذبح بالعود، حدیث  
نمبر ۳۲۰۱۔ یہ حدیث چیچے بھی گزر چکی ہے۔

بہر حال! قرآن و حدیث کی مندرجہ بالا تمام نصوص ذنگ کے وقت اللہ کا نام لینے پر انتہائی تاکید اور کامل توجہ دینے پر دلالت کر رہی ہیں، حالانکہ ان نصوص میں سے صرف ایک نص بھی یہ بیان کرنے کے لئے کافی ہے کہ ذنگ کے وقت بسم اللہ پڑھنا ذنگ کے ارکان میں سے ایک رکن ہے، لیکن شارع نے اس بات کو صرف ایک مرتبہ بیان کرنے پر اکتفا نہیں فرمایا، بلکہ مختلف مناسب مقامات پر مختلف اسالیب سے بار بار مکر اس بات کو بیان فرمایا، یہ صرف اس کی انتہائی اہمیت بیان کرنے کے لئے کیا، اور یہ بتانے کے لئے کیا کہ حیوان کی ذکاۃ شرعی کے حصول کے لئے بسم اللہ پڑھنا قطعی شرط ہے۔

البتہ صرف ایک صورت و جو布 تسمیہ سے مستثنی ہے، وہ حالت نیان کی صورت ہے، چنانچہ امام جصاص رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

نیانا "بسم اللہ" چھوڑنا صحت ذکاۃ شرعی کے لئے مانع نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد:

وَلَا تَأْكُلُوا مِهَالْمُ يَدَكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ۔

میں صرف "عامد" کو خطاب کیا گیا ہے، ناسی کو نہیں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ اس ارشاد کے آخر میں فرمایا:

وَإِنَّهُ لَفَسْقٌ (یہ عمل گناہ ہے) اور "فتق" کی صفت "ناسی" کی نہیں ہو سکتی، اس لئے کہ ناسی حالت نیان میں "تسمیہ" کا مکلف نہیں ہے۔ امام اوزاعی

رحمۃ اللہ علیہ نے یہ روایت لشیل فرمائی ہے کہ:

عن عطاء بن أبي رباح عن عبید بن عمیر  
عن عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما قال:  
قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم:  
تجاوز اللہ عن امتی الخطأ و النسیان و ما  
استکر هو اعليه۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے  
کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:  
میری امت سے خطاء، بھول چوک اور جس کام پر  
انہیں مجبور کیا جائے وہ سب اللہ تعالیٰ نے معاف اور  
درگز رفرمادیے ہیں۔

لہذا اس حدیث کے لحاظ سے جب ”نای“ مکلف نہیں  
ہے تو اس کے ذنبح کئے ہوئے جانور کی ”ذکاۃ“  
ما موز بہ طریقے پر ادا ہو جائے گی، لہذا اس کا تسییہ کو  
چھوڑ دینا ذکاۃ شرعی کو فاسد نہیں کرے گا، اور ذکاۃ  
شرعی کے فوت ہونے کی بناء پر اس کی جگہ پر دوسرا  
مرتبہ ذکاۃ شرعی لازم کرنا بھی جائز نہیں، اس لئے کہ  
ذنبح کرتے وقت ”تسییہ“ بھول جانے کا حکم نماز میں

”تکبیر“ بھول جانے یا طہارت وغیرہ بھول جانے کی طرح نہیں ہے، کیونکہ نماز میں تکبیر اور طہارت کا حکم یہ ہے کہ بھول جانے کے بعد جب یاد آ جائیں تو دوسری مرتبہ فرض آخر کے طور پر ادا کرنا لازم ہے۔ لیکن ذبح میں فرض آخر کے طور پر لازم کرنا جائز نہیں، اس لئے کہ ذکاۃ کا محل ہی فوت ہو چکا ہے۔ (۱)

”نیان“ والے مسئلے پر اس روایت سے بھی دلالت ہوتی ہے جو امام دارقطنی اور امام تیہقی نے روایت کی ہے، وہ یہ کہ:

عن ابن عباس رضی اللہ عنہما ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال: المسلم یکفیه اسمه . فان نسی اُن یسمی حین یذبح فلیسم ولیذ کر اسما اللہ ثم لیأكل - (۲)

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: مسلمان کے لئے اللہ کا نام ہی کافی ہے، پس اگر ذبح

(۱) احکام القرآن للجھانج، ص ۷-۸، طبع لاہور۔

(۲) نصب الرایہ للزیلیعی، ج ۲، ص ۲۶۱۔

کرتے وقت بسم اللہ بھول جائے تو اس کو چاہئے کہ سم  
اللہ پڑھ لے اور اللہ کا نام لے اور پھر اس کو کھائے۔

حافظ ابن حجر نے اس حدیث کو اپنی کتاب "التلخیص الحبیر" میں نقل کرنے کے بعد فرمایا:

وقد صححه ابن السکن۔

یعنی ابن سکن نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔ البتہ بعض محدثین نے اس روایت کی سند کو "معقول بن عبد اللہ اور محمد بن یزید بن سنان کی وجہ سے" "معلم"، قرار دیا ہے۔ لیکن صحیح بات یہ ہے کہ "معقول بن عبد اللہ صحیح مسلم" کے رجال میں سے ہیں اور محمد بن یزید بن سنان کو ابن حبان، نقیلی اور سلمة نے ثقہ قرار دیا ہے۔ (۱) اور عبد بن حمید نے راشد بن سعد سے مرساً یہ روایت نقل کی ہے:

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:  
ذَبِيحةُ الْمُسْلِمِ حَلَالٌ سُلْطَنِي أَوْلَمْ يَسْمُّ مَالِمَ يَتَعَمَّدُ  
وَالصِّيدَكَذَالِكَ۔ (۲)

حضرت اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: کہ مسلمان کا ذبیحہ حلال ہے، چاہے اس نے بسم اللہ

(۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: اعلاء السنن، ج ۷، ص ۶۸۔

(۲) الدر المنشور للسيوطی، ج ۳، ص ۳۲۔

پڑھی ہو یا نہ پڑھی ہو جب تک اس نے بسم اللہ نہ  
پڑھنے کا قصد نہ کیا ہو اور مسلمان کے شکار کا بھی یہی  
حکم ہے۔

یہ تمام مرفوع روایات اس روایت کی تائید کرتی ہیں جو امام بخاری  
رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی "موقوف" روایت  
کو تعلیقًا ذکر فرمایا ہے، وہ یہ کہ "من نسی فلاباس" (۱)

یعنی جو شخص تسبیہ بھول جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اس روایت  
کو امام دارقطنی اور سعید بن منصور وغیرہ نے "موصولاً" ذکر کیا ہے اور حافظ  
ذہبی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے بارے میں فرمایا کہ "و سندہ صحیح" (۲)

بہر حال! یہ بے شمار نصوص جو ذنگ کے وقت "تسبیہ" کے وجوہ پر  
دلالت کرتی ہیں، ان کے مقابلے میں جو استدلال امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ  
نے پیش کیا ہے، وہ ثبوت اور دلالت میں ان نصوص کے قریب بھی نہیں پہنچ  
سکتا۔

مثلاً بعض شافعی نے قرآن کریم کی اس آیت **إِلَّا مَا ذَكَرْنَا** سے  
استدلال کرتے ہوئے فرمایا کہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے "تذکیہ" کو مطلق  
رکھا ہے، اس کو "تسبیہ" کے ساتھ مقيد نہیں کیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ "تسبیہ"

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب التسمیة على الذبیحة و من  
ترك متعمداً۔

(۲) صحیح بخاری، ج ۹، ص ۶۲۳۔

واجب نہیں۔ اس استدلال کا جواب واضح ہے، وہ یہ کہ شریعت میں ”تذکیہ“ کا ایک متعین مفہوم ہے اور سابق میں ہم نے جو نصوص ذکر کی ہیں، وہ اس بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ ”تذکیہ شرعی“ تسمیہ کے بغیر حاصل ہی نہیں ہو سکتا، لہذا ”تسمیہ“ تذکیہ شرعی کے مفہوم کے اندر ہی داخل ہے۔ جیسا کہ ذیع کے مفہوم میں رگوں کا کائنات داخل ہے، لہذا اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں ”تذکیہ“ کو بطور ”مفہوم کلیٰ“ کے ذکر فرمایا ہے جو ان تمام شرعی ارکان کو شامل ہے، جو دوسری نصوص سے ثابت ہیں، اور ان ارکان میں سے ایک رکن ”تسمیہ“ بھی ہے، لہذا اللہ حل شانہ کے اس قول ”إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ“ میں ”تسمیہ“ خود ملحوظ اور داخل ہے۔

اس طرح بعض شوافع نے صحیح بخاری کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے جو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ:

أَنْ قَوْمًا قَالُوا لِنَبِيِّنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

إِنْ قَوْمًا يَأْتُونَا بِلَحْمٍ لَا نَدْرِي أَذْكُرْ أَسْمَ

اللَّهُ عَلَيْهِ أَمْ لَا فَقَالَ: سَمِّوَا عَلَيْهِ انْتُمْ وَكُلُوهُ

قَالَتْ: وَكَانُوا حَدِيثِي عَهْدٌ بِالْكُفْرِ - (۱)

یعنی ایک قوم کے لوگوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا کہ بعض لوگ ہمارے پاس گوشت لاتے

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذیع، باب ذیجۃ الاعراب، حدیث نمبر ۵۵۰۔

ہیں، لیکن یہ معلوم نہیں ہوتا کہ آیا انہوں نے ذنع کرتے وقت اس پر اللہ کا نام لیا تھا یا نہیں لیا تھا؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم اس پر اللہ کا نام لے کر کھالو۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ان کا زمانہ کفر سے قریب تھا۔

لیکن اس حدیث سے اس جانور کی جلت پر استدلال مکمل نہیں ہوتا جس کے بارے میں یقینی طور پر معلوم ہے کہ اس کو ذنع کرنے والے نے عمدًا ”تسییہ“ کو چھوڑا ہے، زیادہ سے زیادہ اس حدیث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ مسلمان کے فعل کو وجہ صحیح پر محمول کیا جائے گا، لہذا اگر کوئی مسلمان گوشت یا کھانا لے کر آئے تو ظاہر یہ ہے کہ وہ مشروع طریقہ پر ذنع شدہ حلال جانور کا گوشت ہوگا اور اس کو ظاہری حالت پر محمول کیا جائے گا، اور ہمیں ہر مسلمان کے ساتھ حسن ظن کا بھی حکم دیا گیا ہے، اس لئے ایک مسلمان کے لائے ہوئے گوشت کے بارے میں ذنع کے طریقہ پر تحقیق اور تفتیش کرنا واجب نہیں جب تک یہ ظاہرنہ ہو جائے کہ اس نے غیر مشروع طریقہ پر ذنع کیا ہے۔ اور جس قوم کے گوشت کے بارے میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا تھا وہ مسلمان ہی تھے، اگرچہ ان کا زمانہ کفر سے قریب تھا جیسا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اس کی صراحة فرمائی ہے، اس لئے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے فعل کو ظاہر پر محمول کرنے کا حکم دیا اور ظاہر یہی تھا کہ مسلمان ہونے کی وجہ سے انہوں

نے ذبح کرتے وقت اللہ کا نام لیا ہوگا۔

اس حدیث سے یہ لازم نہیں آتا کہ اگر کسی شخص کو یہ یقین ہو کہ اس جانور کو ذبح کرنے والے شخص نے ذبح کرتے وقت عمدًا بسم اللہ چھوڑی ہے تو بھی وہ جانور حلال ہوگا، یہ بدیہی بات ہے کہ یہ حدیث اس بارے میں صریح ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال اس صورت کے بارے میں تھا جب ایک مسلمان کو ذبح کرنے والے کے بارے میں یہ یقین نہیں تھا کہ آیا اس نے ذبح کرتے وقت بسم اللہ پڑھی تھی یا نہیں؟ یہی وہ صورت ہے جو مسلمانوں کی بہت بڑی تعداد کو اس گوشت کے بارے میں پیش آتی ہے جو گوشت مسلمانوں کے بازاروں میں فروخت ہوتا ہے، اس لئے کہ جو لوگ ان جانوروں کو ذبح کرتے ہیں، ان کا ذبح کرتے وقت ہم مشاہدہ نہیں کرتے کہ آیا انہوں نے بسم اللہ پڑھی ہے یا نہیں؟ لہذا یہ حدیث اس صورت کا حکم ظاہر کرتی ہے، لیکن اگر یہ صورت ہو کہ آپ کو یقین طور پر معلوم ہو کہ ذبح نے قبضہ اور عمدًا بسم اللہ کو ترک کیا ہے، اس کا اس حدیث سے کوئی دور کا بھی تعلق نہیں، لہذا اس دوسری صورت کو پہلی صورت پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

بعض شوافع نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جس کو امام ابو داؤد رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے مراہیل میں ”الصلت السدوسی“ سے مرسلًا نقل کیا ہے کہ:

ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال:  
 ذبیحة المسلم حلال ذکر اسم اللہ او لم  
 یذکر، ان ذکر لم یذکر اسم اللہ۔ (۱)  
 یعنی مسلمان کا ذبیحہ حلال ہے، چاہے اللہ کا نام لیا ہو یا  
 نہ لیا ہو۔

یہ حدیث ”الصلت السدوسی“ سے مردی ہے، اور یہ مجهول  
 راوی ہیں، جیسا کہ ابن حزم اور ابن قطان نے فرمایا کہ اس ایک حدیث کے  
 علاوہ کسی اور حدیث میں یہ معروف نہیں اور ثور بن یزید کے علاوہ کسی اور  
 نے ان سے روایت نہیں کی ہے۔ (۲) لہذا اس حدیث کی سند ضعف سے  
 خالی نہیں۔ اور اگر یہ حدیث صحیح طریق سے ثابت ہو تو یہ ممکن ہے کہ اس  
 حدیث کو نیاناً ترک تسمیہ پر محوں کر لیا جائے تاکہ اس روایت کی ان  
 احادیث کثیرہ کے ساتھ تقطیق ہو جائے جو وجوہ ”تسمیہ“ پر دلالت کر رہی  
 ہیں اور جس جانور پر عمدًا تسمیہ چھوڑ دیا جائے ان کے حرام ہونے پر دلالت  
 کر رہی ہیں۔

بہر حال! مندرجہ بالا دلائل قویہ کی وجہ سے بعض علماء شافعیہ نے اس  
 باب میں جمہور فقہاء کے قول کو راجح قرار دیا ہے، چنانچہ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ  
 علیہ فرماتے ہیں:

(۱) مراہیل أبي داؤد، ص ۲۱۔

(۲) دیکھئے: نصب الرایل لزمعی۔

وقوّاه الغزالی فی الاحیاء مختجّاً بأنّ ظاهر  
الآلیة الایحاب مطلقاً و كذلك الأخبار،  
وأن الأخبار الدالّة على الرخصة تحتمل  
التعيم و تحتمل الاختصاص بالنّاسی،  
فكان حمله عليه أولی لتجري الأدلة كلّها  
على ظاهرها و يعذر الناسی دون

العامد (۱)

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے "احیاء العلوم" میں جمہور  
کے قول کو قوی قرار دیا ہے اور یہ دلیل دی ہے کہ  
آیت کے ظاہر سے مطلقاً ایحاب معلوم ہو رہا ہے اور  
احادیث سے بھی یہی ظاہر ہو رہا ہے۔ اور جو احادیث  
رخصت پر دللت کر رہی ہیں، ان کے اندر تعمیم کا بھی  
احتمال ہے اور تخصیص بالنّاسی کا بھی احتمال ہے، البتہ  
"نّاسی" پر حمل کرنا اولی ہے، تاکہ تمام دلائل اپنے  
ظاہر پر رہیں، اور اس لئے بھی کہ "نّاسی" کو معذور  
سمجھا جاتا ہے، "عامد" کو معذور نہیں سمجھا جاتا۔

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی یہی عبارت نقل

کرنے کے بعد اس پر کوئی نکتہ چینی نہیں کی۔ اور یہ عبارت حافظؒ نے ”باب ذبیحۃ الاعراب“ کے تحت نقل فرمائی ہے۔ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ کی اس صنیع سے یہ ظاہر ہو رہا ہے کہ وہ بھی ذنبح کے وقت ”تسیہ“ کے بطور شرط واجب ہونے کے بارے میں جمہور فقهاء کے قول کو ترجیح دینے کی طرف مائل ہیں، اس لئے کہ حافظؒ نے امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کا قول بحث کے بالکل آخر میں ذکر فرمایا ہے اور اس حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے جس سے ”متروک التسمیۃ“ کے جواز پر استدلال کیا گیا ہے۔ (۱)

### ج۔ ذنبح کی شرائط

”تذکیرہ شرعی“ کے حصول کی اہم شرائط میں سے ایک شرط یہ ہے کہ ذنبح کرنے والا مسلمان ہو کتابی ہو، اس کے ساتھ ساتھ وہ عاقل بالغ ہو، لہذا اہل کتاب کے علاوہ کفار اور مشرکین کا ذبیحہ جائز نہیں۔ اس شرط پر تمام فقهاء کا اتفاق ہے، میرے علم کے مطابق فقهاء کے درمیان اس بارے میں اختلاف نہیں ہے حتیٰ کہ بعض علماء نے اس مسئلہ پر اجماع نقل کیا ہے۔ (۲) اور کفار کے ذبیحہ کے حرام ہونے کا مطلب یہ نکلا کہ جو ”کافر“ اہل کتاب میں سے نہیں ہے، اگرچہ وہ مسلمان کے ذنبح کے طریقے پر ذنبح کرے تو بھی اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہو گا۔ امام جعفی ص رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

(۱) فتح الباری، ج ۹، ص ۲۳۲، باب نمبر ۲۱۔

(۲) دیکھئے: سعدی ابو جیب کی کتاب ”موسوعۃ الاجماع“، ج ۲، ص ۹۱۲، ۸۳۵ء۔

وقد علمنا أن المشركين وإن سموا على  
ذبائحهم لم تؤكل - (۱)

ذبح کی شرائط سے معلوم ہوا کہ مشرکین اگرچہ جانور ذبح کرتے وقت  
اللہ کا نام لیں تب بھی وہ جانور نہیں کھایا جائے گا۔

بعض معاصر علماء نے اس مسئلہ میں شذوذ اختیار کرتے ہوئے صرف  
اہل عرب کے بت پرستوں کے ذبیحہ پر حرمت کو محصر کر دیا ہے اور ان کے  
علاوہ دوسرے کفار کے ذبیحہ کو مباح قرار دیا ہے، چاہے وہ دوسرے بت  
پرست ہوں یا دہریے ہوں یا چاہے آتش پرست ہوں۔ بعض معاصرین کا  
یہ قول غلط ہے، قرآن و حدیث اور اقوال سلف سے اس کی کوئی مناسبت  
نہیں۔ دراصل ان کو اشتباه بیہاں سے پیش آیا کہ انہوں نے یہ دیکھا کہ  
قرآن و حدیث میں صریح نص ایسی نہیں ہے جو اس بات پر دلالت کرتی ہو کہ  
اہل کتاب کے علاوہ دوسرے کفار کا ذبیحہ حرام ہے، اور اشیاء کے اندر اصل  
اباحت ہے، لہذا کسی چیز کی حرمت کے لئے نص کا ہونا ضروری ہے۔ (۲)

لیکن صحیح بات یہ ہے کہ حیوانات کے اندر اصل حرمت ہے اور وہ  
جانور اس وقت حیثیت حلال نہیں ہو سکتا جب تک شریعت اس کے حلال ہونے کا  
حکم نہ لگا دے، اس کی دلیل حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث

(۱) احکام القرآن للجہاں، ج ۳، ص ۶۔

(۲) فضل الخطاب فی اباحت ذبائح اهل الكتاب، للشیخ  
عبدالله بن زید آل محمود، ص ۲۲، ۱۹۔

ہے جو ماقبل میں گزری، جس میں انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ:

قلت: يا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم!  
 انی ارسل کلبی اجد معہ کلبًا آخر  
 لا ادري أيهما أخذه، فقال: لا تأكل. فإنما  
 سميت على كلبك ولم تسم على  
 غيره (۱)

یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں اپنا کٹا شکار کے لئے چھوڑتا ہوں، اب دوسرا کتا بھی اس کے ساتھ شامل ہو جاتا ہے، اور یہ پتہ نہیں چلتا کہ شکار کس کے نے کیا ہے۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس شکار کو مت کھاؤ، اس لئے کہ تم نے صرف اپنے کتے پر ”بسم اللہ“ پڑھی ہے، دوسرے کتے پر نہیں پڑھی۔

یہ حدیث اس پر دلالت کر رہی ہے کہ جب ”ذکاة شرعی“ کے حصول میں شک پیدا ہو جائے اور دونوں احتمال برابر ہوں تو اس جانور کا کھانا

(۱) صحیح بخاری، کتاب الدباغ، باب اذا وجد مع الصید كلبا آخر، حدیث نمبر ۵۳۸۶۔

حرام ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ "حیوانات" کے اندر اصل "حرمت" ہے، کیونکہ اگر اصل "اباحت" ہوتی تو شک کی حالت میں وہ حیوان حرام نہ ہوتا۔

دوسری طرف قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کے ارشاد نے صرف اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلّت کی تخصیص فرمادی ہے۔ چنانچہ ارشاد فرمایا:

وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ (۱)

ان لوگوں کا طعام تمہارے لئے حلال ہے جن کو کتاب  
دی گئی ہے۔

لہذا اگر ب کا طعام مسلمانوں کے لئے حلال ہوتا تو پھر اللہ تعالیٰ اہل کتاب کے ذکر کی تخصیص نہ فرماتے۔

بعض معاصرین نے مندرجہ بالا استدلال کو "استدلال بمفهوم اللقب" قرار دے کر رد کیا ہے۔ یہ بھی درست نہیں، بلکہ یہ استدلال مسکوت عنہ چیز میں اصل کی طرف رجوع کرنے کے اصول سے ہے اور "حیوانات" میں اصل حرمت ہے، جیسا کہ ماقبل میں بیان کیا۔

بہر حال! صحیح بات جس پر ہر زمانے میں امت کا اجماع رہا ہے وہ یہ ہے کہ مسلمان کے لئے "ذبیحہ" اس وقت تک حلال نہیں جب تک اس کو ذبح کرنے والا مسلمان یا اہل کتاب نہ ہو، اور اہل کتاب سے مراد یہود و نصاریٰ ہیں۔

ابتہ بعض اقوال شاذہ میں "مجوس" کو اہل کتاب میں سے شمار کیا ہے اور اس حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

سَنَّا بَهُمْ سُنَّةُ أَهْلِ الْكِتَابِ - (۱)

مجوس کے ساتھ اہل کتاب جیسا معاملہ کرو۔

لیکن صحیح بات یہ ہے کہ یہ حدیث "مجوس" سے جزیہ وصول کرنے کے بارے میں ہے، اور "جزیہ" کے بارے میں یہ حدیث پیش کر کے اس سے استدلال کیا گیا تھا، جس کا واقعہ یہ ہوا کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو "مجوس" سے جزیہ وصول کرنے کے بارے میں تردید تھا تو اس وقت حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے یہ حدیث سنائی، چنانچہ اس حدیث کی بنیاد پر حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے مجوس سے جزیہ وصول فرمایا یہ واقعہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے "مَوْطَا" میں اس طرح نقل کیا ہے:

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ذَكْرُ الْمَجْوُسِ فَقَالَ:

مَالِكُ كَيْفَ أَصْنَعُ فِي أَمْوَالِهِمْ؟ فَقَالَ عَبْدُ

الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: أَشْهَدُ لِسَمِعَتِ رَسُولِ

اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: سَنَّا بَهُمْ

## سنّة اہل الكتاب - (۱)

حضرت محمد بن علی سے مروی ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے مجوس کا ذکر فرمایا اور یہ سوال کیا کہ ان کے بارے میں کیا معاملہ کرو؟ حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ ان کے ساتھ اہل کتاب جیسا سلوك کرو۔

جمهور فقهاء نے اس بات پر کہ ”اہل کتاب“ کا لقب صرف ”یہود و نصاری“ میں مخصر ہے، اس آیت سے استدلال کیا ہے:

أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزَلَ الْكِتَابَ عَلَىٰ  
طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ  
لَغَافِلِيْنَ ۝ (۲)

دوسری بات یہ ہے کہ مندرجہ بالا حدیث میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ”مجوس“ کو اہل کتاب میں سے شمار نہیں فرمایا، بلکہ یہ فرمایا کہ جز یہ وصول کرنے میں ان کے ساتھ اہل کتاب جیسا معاملہ کرو۔ اس سے معلوم ہوا

(۱) موطا امام مالک، کتاب الزکاة، باب جزیہ اہل الكتاب۔

(۲) سورۃ الانعام، آیت ۱۵۶۔

کہ مجوں اہل کتاب میں سے نہیں ہیں، البتہ ان کا جزیہ قبول کرنے کے معاملہ میں ان کے ساتھ اہل کتاب جیسا معاملہ کیا جائے گا۔ (جس طرح اہل کتاب سے جزیہ وصول کر سکتے ہیں، اسی طرح مجوں سے بھی جزیہ وصول کر سکتے ہیں )

### اہل کتاب کے ذبیحہ کا مسئلہ

اس پر تمام امت کا اتفاق ہے کہ اہل کتاب یعنی یہود و نصاریٰ کا ذبیحہ مسلمانوں کے لئے حلال ہے اور یہ اہل تذکیرہ میں سے ہیں۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے:

**وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ (۱)**

یعنی جن لوگوں کو کتاب دی گئی ہے ان کا طعام تمہارے لئے حلال ہے۔ اور اہل علم کا اس پر اتفاق ہے کہ اس آیت میں "طعام" سے مراد "ذبیحہ جانور" ہے۔ چنانچہ علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

**وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ -**

قال ابن عباس و أبو أمامة و مجاهد، و

سعید بن جبیر و عكرمة و عطاء والحسن

ومکحول و ابراهیم النخعی و السدی و

مقاتل بن حیان: یعنی ذبائھم، وھذا امر  
مجمع علیہ بین العلماء أن ذبائھم حلال  
للمسلمین، لأنھم یعتقدون تحریم الذبح  
لغير الله ولا یذکرون علی ذبائھم الا  
اسم الله وان اعتقدوا فیه تعالیٰ ما ھو منزه  
عنه تعالیٰ و تقدس۔ (۱)

اس آیت ”وَطَعَامُ الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِنْهُمْ“ کے بارے میں  
حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت ابو امامة، حضرت  
مجاہد، حضرت سعید بن جبیر، حضرت عکرمة، حضرت  
عطاء، حضرت حسن، حضرت مکحول، حضرت ابراہیم نخجی،  
حضرت سدی، حضرت مقاتل بن حیان رحمہم اللہ تعالیٰ  
کا کہنا یہ ہے کہ ”طعام“ سے مراد اہل کتاب کے  
ذبح کردہ جانور ہیں، اور یہ بات علماء کے درمیان  
متفق علیہ ہے کہ ان کا ذبیحہ مسلمانوں کے لئے حلال  
ہے، اس لئے کہ ان کا عقیدہ یہ ہے کہ غیر اللہ کے نام  
پر ذبح کرنا حرام ہے اور وہ لوگ اپنے ذبیحہ پر اللہ  
کے علاوہ کسی اور کا نام نہیں لیتے، اگرچہ وہ اللہ تعالیٰ

کے بارے میں ایسا عقیدہ رکھتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ پاک اور منزہ ہیں (یعنی وہ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ معاذ اللہ، حضرت عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بیٹے ہیں)۔

اب سوال یہ ہے کہ کیا اہل کتاب کے ذبیحہ میں بھی ان تمام شرائط کا پایا جانا ضروری ہے جو شرائط مسلمان کے ذبیحہ میں پائی جانی ضروری ہیں۔ مثلاً یہ کہ ذبح کے وقت جانور کی رگیں کاٹنا اور آله ذبح کا تیز ہونا اور ذبح کے وقت بسم اللہ پڑھنا؟ چونکہ بعض معاصرین کا دعویٰ یہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ مطلقاً حلال ہے، چاہے وہ کسی بھی طریقے سے ذبح کریں۔ اس لئے اس مسئلہ میں بہت غور اور تعلق کی ضرورت ہے، چنانچہ ہم اس مسئلے پر دو پہلو سے بحث کریں گے، ایک یہ کہ کیا اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ جانور کو مشروع طریقے پر ذبح کریں؟ مثلاً یہ کہ تیز دھار دار آلے سے اس کی رگیں کاٹیں؟ دوسرے یہ کہ کیا ذبح کے وقت ان کے لئے "بسم اللہ" پڑھنا ضروری ہے؟

### اہل کتاب کیلئے مشروع طریقے پر جانور ذبح کرنا

جہاں تک پہلے مسئلے کا تعلق ہے، جمہور فقہاء کا کہنا یہ ہے کہ "کتابی" کا ذبیحہ اس وقت حلال ہے جب جانور کو ذبح کرتے وقت تیز دھار دار آلے سے وہ تمام رگیں کاٹیں جن کا کاٹنا ضروری ہے۔ یہی بات حق ہے اور ان

دلائل سے ثابت ہے جن کا انشاء اللہ ہم آگے ذکر کریں گے۔ لیکن اس کے مقابلے میں بعض معاصرین کا کہنا یہ ہے کہ ”کتابی“ کا ذبیحہ مطلقاً حلال ہے، چاہے اس نے جانور کو کسی بھی طرح سے قتل کیا ہو، کیونکہ کتابی کا ذبیحہ اس آیت کے عموم میں داخل ہے (وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ) اور یہ حضرات قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے قول سے استدلال کرتے ہیں جس میں انہوں نے فرمایا:

وَلَقَدْ سُئِلَتْ عَنِ النَّصَارَىٰ يَفْتَلُ عَنْ  
الدِّجَاجَةِ ثُمَّ يَطْبَخُهَا: هَلْ يَؤْكِلُ مَعَهُ أَوْ تَؤْخَذُ  
طَعَامًا مِّنْهُ؟ وَهِيَ الْمُسْتَلَةُ الثَّامِنَةُ، فَقَالَتْ:  
تَوْكِلْ لِأَنْهَا طَعَامُهُ وَ طَعَامُ أَحْبَارِهِ وَ رَهِيَانِهِ.  
وَإِنْ لَمْ تَكُنْ هَذِهِ ذَكَاةً عِنْدَنَا، وَلَكِنَّ اللَّهَ  
تَعَالَى أَبَاحَ طَعَامَهُمْ مَطْلُقاً، وَكُلْ مَا يَرُونَهُ فِي  
دِينِهِمْ فَإِنَّهُ حَلَالٌ لَنَا فِي دِينِنَا إِلَّا مَا كَذَّبُوهُمْ  
اللَّهُ سَبَّحَانَهُ فِيهِ (۱)

قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ سے ایک نصرانی کے بارے میں سوال کیا گیا کہ وہ مرغی کی گروں موز کراں کو مار دیتا ہے، پھر اس کو پکاتا ہے، تو کیا اس کے

(۱) احکام القرآن، لابن عربی، ج ۲، ص ۵۵۶، مطبوعہ عیسیٰ  
البابی الحلبی۔

ساتھ کھایا جاسکتا ہے؟ یا اس نظری سے کھانا قبول کیا جاسکتا ہے؟ یہ آٹھواں مسئلہ ہے۔ تو میں نے جواب میں کہا کہ ہاں، اس کو کھایا جاسکتا ہے، کیونکہ وہ مرغی اس کا کھانا اور اس کے علماء کا کھانا ہے، اگرچہ یہ طریقہ ہمارے نزدیک ذکاۃ شرعی نہیں ہے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کا "طعام" ہمارے لئے مطلقاً مباح فرمایا ہے، لہذا جس چیز کو وہ اپنے دین کے مطابق حلال سمجھیں، وہ چیز ہمارے لئے ہمارے دین میں بھی حلال ہوگی، سوائے ان چیزوں کے جن میں اللہ تعالیٰ نے ان کی تکذیب فرمائی ہے۔

لیکن امام ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کا مندرجہ بالا عجیب قول اس اصل کے بالکل متعارض ہے جو اصل انہوں نے اپنی اسی کتاب میں مندرجہ بالا قول سے صرف ایک صفحہ پہلے ذکر فرمائی ہے۔ جس کی عبارت یہ ہے:

فَإِنْ قِيلَ: فَمَا أَكْلُوهُ - أَيْ أَهْلُ الْكِتَابِ - عَلَى

غَيْرِ وَجْهِ الْذِكَاةِ كَالْخَنْقَةِ وَحَطْمِ الرَّأْسِ؟

فالجواب: أَنَّ هَذِهِ مِيتَةٌ وَهِيَ حَرَامٌ بِالنَّصْرِ

وَإِنْ أَكْلُوهَا فَلَا نَاكِلٌ نَحْنُ كَالْخَنْزِيرِ فَهُوَ

حَلَالٌ لَهُمْ وَمِنْ طَعَامِهِمْ وَهُوَ حَرَامٌ عَلَيْنَا

فَهَذِهِ مِثْلُهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ - (۱)

اگر یہ سوال کیا جائے کہ اہل کتاب جو جانور غیر ذکاۃ شرعی طریقے پر ذبح

کر کے کھاتے ہیں، مثلاً اس جانور کا گلاغھوٹ کر مار دیا یا سرچل کر مار دیا، ایسے جانور کا کیا حکم ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ ہمارے نزدیک مردار ہے اور بھنگ کے ذریعہ حرام ہے۔ اگر وہ اس جانور کو کھاتے ہیں تو ہم نہیں کھانیں گے، جیسے خزیران کے لئے حلال ہے اور ان کے طعام میں داخل ہے، لیکن ہمارے لئے حرام ہے۔ اس قسم کے ذنع کئے ہوئے جانور کا بھی یہی حکم ہے۔

لہذا علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کی مندرجہ بالا دو عبارتوں میں صریح تعارض واقع ہو رہا ہے، اور قاعدہ یہ ہے کہ جب دو عبارتوں میں تعارض واقع ہو جائے تو اس عبارت کو قبول کرنا زیادہ مناسب ہوتا ہے جو ثابت بانص ہو اور امت کے تعامل سے اس کو تائید حاصل ہو۔ لہذا وہ فتویٰ شازادہ قبول نہیں کیا جائے گا جو مندرجہ ذیل دلائل قویہ کے مخالف ہے:

پہلی دلیل

۱۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

حُرَمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ  
الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ  
وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَا أَكَلَ  
السَّبْعُ إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ۔ (۱)

(۱) سورہ المائدۃ، آیت ۲۔

اس آیت میں ”منحنقة“ اور ”موقوذة“ کو علی الاطلاق حرام قرار دیا ہے، لہذا اس آیت کے تحت ہر وہ جانور داخل ہے جس کو گلا گھونٹ کر مارا گیا ہو اور جس کو کچل کر مارا گیا ہو۔ لہذا جو لوگ قرآن کریم کی اس آیت:

وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ

کے عموم سے استدلال کرتے ہوئے یہ کہتے ہیں کہ اہل کتاب کا ”منحنقة“ اور ”موقوذة“ جانور حلال ہے، ان کو چاہئے کہ وہ اہل کتاب کے ذبح کئے ہوئے خزریر کو بھی حلال کہیں، کیونکہ خزریر بھی اہل کتاب کے طعام میں داخل ہے، لہذا اگر مذکورہ آیت سے خزریر کے گوشت کے حرام ہونے پر استدلال کیا جائے گا تو اسی آیت سے ہی ”منحنقة“ اور ”موقوذة“ کی حرمت پر استدلال کیا جائے گا۔ اور دونوں میں کسی تفریق کی گنجائش نہیں۔ اور اگر مذکورہ آیت خزریر کے گوشت کی ”طعام اہل کتاب“ سے تخصیص کر رہی ہے، تو یہی آیت ”منحنقة“ اور ”موقوذة“ کی بطریق اولی تخصیص کرے گی، اس لئے کہ خزریر ان کے دین میں حلال ہے اور ”منحنقة“ اور ”موقوذة“ ان کے بھی اصل مذہب میں حرام ہے، جیسا کہ انشاء اللہ عنقریب اسکا بیان آئے گا، لہذا اگر وہ طعام جوان کے مذہب میں حلال ہے جیسے خزریر، یہ ”طعام اہل کتاب“ سے مستثنی ہے جو مسلمانوں کے لئے حلال ہیں، تو وہ طعام جوان کے اصل مذہب میں بھی حرام ہیں، جیسے ”منحنقة“ اور ”موقوذة“ یہ تو بطریق اولی ”طعام اہل کتاب“ سے مستثنی ہوں گے۔

## دوسری دلیل

۲۔ اصول فقہ اور فتن لفظ میں یہ بات موجود ہے کہ جب کسی اسم مشتق پر حکم وارد ہوتا ہے تو مادہ اشتقاق اس حکم کی علت ہوتا ہے۔ مثلاً جب ہم نے یہ کہا کہ ”اکر مو ا العلماء“ علماء کا اکرام کرو۔ اس میں اکرام کا حکم ”علماء“ پر وارد ہے جو اسم مشتق ہے، اور اس کا مادہ اشتقاق ”علم“ ہے، لہذا یہ ”علم“ اکرام کی علت ہے۔ یہ اصول بالکل واضح اور مسلم ہے۔ لہذا سورۃ مائدہ کی آیت میں حرمت کا حکم ”من خنقا“ اور ”موقوذ“ پر وارد ہوا ہے، تو حرمت کے حکم کی علت ”خنقا“ اور ”وقد“ ہو گی، لہذا جہاں کہیں ”خنقا“ اور ”وقد“ پایا جائے گا، وہاں پر حرمت کا حکم بھی آئے گا اور اس میں خائق اور واقنی کی دیانت کا حرمت اور حلت پر کوئی اثر نہیں ہو گا، لہذا ”خنقا“ اور ”وقد“ کے نتیجے میں جانور حرام ہو جائے گا، چاہے ایسا کرنے والا مسلمان ہو یا کتابی ہو۔

## تیسرا دلیل

تیسرا دلیل یہ ہے کہ اس آیت:

وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ

سے زیادہ سے زیادہ یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ذنع کے معاملے میں اہل کتاب مسلمانوں کے برابر ہیں، اس معاملے میں دونوں کے درمیان کوئی

فرق نہیں۔ لیکن اس آیت سے اہل کتاب کی مسلمانوں پر فوقيت اور مزیت ثابت نہیں ہوتی حتیٰ کہ یہ کہا جائے کہ مسلمانوں کا جو ذبیحہ حرام ہے وہ اہل کتاب کا حلال ہے۔ اور علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے قول کو قبول کرنے کے نتیجے میں اہل کتاب کو مسلمانوں پر اس بارے میں فوقيت حاصل ہو جائے گی کہ اہل کتاب جانور کو جس طریقے بھی ذنبح کریں وہ حلال ہے اور اگر مسلمان جانور کو اسی طریقے پر ذنبح کریں تو وہ جانور حرام ہے، ظاہر ہے کہ یہ نتیجہ بد اہتمام باطل ہے۔

### چوتھی دلیل

چوتھی دلیل یہ ہے کہ امت اسلامیہ کا یہ مسلمہ اصول ہے کہ ”ان الکفار کلہم ملة واحدة“ تمام کفار ایک ملت ہیں۔ اس اصول کا تقاضہ یہ ہے کہ اہل کتاب کا حکم بھی دوسرے کفار کی طرح ہونا چاہئے لہذا جس طرح دوسرے کفار کا ذبیحہ حرام ہے اسی طرح ان کا ذبیحہ بھی حرام ہونا چاہئے۔ لیکن شریعت اسلامیہ نے ذنبح اور نکاح ان دو معاملات میں اہل کتاب کو دوسرے تمام کفار سے ممتاز کر دیا ہے، اس لئے کہ ذنبح اور نکاح کے احکام ان کے نزدیک بالکل اسلامی احکام کے مماثل ہیں، چنانچہ ذنبح کے اندر وہ لوگ ان تمام شرائط کا لحاظ رکھتے ہیں جو اسلام نے مسلمانوں پر فرض کی ہیں اور ذنبح کے یہ احکام اب تک ان کی مقدس کتابوں میں موجود ہیں، باوجود یہ کہ ان کے اندر بہت سی تحریفات ہو چکی ہیں۔ ان کی مقدس کتابوں کی بعض عبارتیں

مندرجہ ذیل ہیں:

کتاب "اللاؤین" میں جس کو "کتاب الاخبار" بھی کہا جاتا ہے۔ آیا ہے:

وَمَا شَحِّمَ الْمِيَّتَةَ وَشَحِّمَ الْمُفْتَرِسَةَ  
فَيُسْتَعْمَلُ لِكُلِّ عَمَلٍ لَكِنْ أَكَلَّا لَا تَأْكُلُوهُ (۱)

مردار کی چربی اور پھاڑنے والے جانور کی چربی ہر کام  
میں استعمال کی جاسکتی ہے، لیکن جہاں تک اس کے  
کھانے کا تعلق ہے تو اس کو مت کھاؤ۔

کتاب "الاستثناء" کے اندر یہ عبارت درج ہے:

وَمَا ذَبَانَ حَلْكَ فَيُسْفِلُكَ دَمَهَا عَلَى مَذْبَحِ  
الرَّبِّ الْهَلْكَ وَاللَّحْمَ تَأْكِلُهُ۔ احْفَظْ وَاسْمَعْ  
جُمِيعَ هَذِهِ الْكَلْمَنَاتِ الَّتِي أَنَا أُوصِيلُكَ  
بِهَا لَكَ يَكُونُ لَكَ وَلَا وَلَدَكَ مِنْ  
بَعْدِكَ خَيْرٌ إِلَى الْأَبْدِ إِذَا عَمَلْتَ الصَّالِحَ

وَالْحَقُّ فِي عَيْنِي الرَّبِّ الْهَلْكَ۔ (۲)

جہاں تک تمہارے ذبائح کا معاملہ ہے تو ان کا خون

(۱) لاوین، ج ۷، ص ۲۲۳۔

(۲) الاستثناء، ج ۱۲، ص ۲۸، ۲۷۔

اپنے رب کے نام پر بہا جوتی رامبود ہے اور اس کا  
گوشت کھا۔ اس کو یاد کرلو اور یہ تمام کلمات جن کی  
میں تمہیں وصیت کر رہا ہوں ان کو سن لو، تاکہ  
تمہارے لئے اور تمہاری اولاد کے لئے ہمیشہ کے  
لئے خیر ہو جائے۔

مندرجہ بالا دونوں کتابوں کو یہود اور نصاریٰ ہر ایک مانتے ہیں۔

جہاں تک صرف نصاریٰ کی کتابوں کا تعلق ہے تو ”اعمال الرسل“، جو  
”لوقا“ کی طرف منسوب ہے، اس میں یہ عبارت درج ہے:

وَنَحْنُ أَنْ لَا نَصْعُ عَلَيْكُمْ ثَقْلًا أَكْثَرَ غَيْرِ  
هَذِهِ الْأَشْيَاءِ الْوَاجِبَةِ أَنْ تَمْشِعُوا عَمَادَ بَحْرِ  
لِلأَصْنَامِ وَعَنِ الدَّمِ وَالْمَخْنَقِ وَالْزَنَنِ۔ (۱)

اور ہمارا خیال یہ ہے کہ ہم آپ پر ان چند اشیاء واجبہ  
کے علاوہ زیادہ بوجھ نہیں ڈالیں گے، وہ یہ کہ تم اس  
جانور کے کھانے سے باز رہو جو بتوں کے نام پر ذبح  
کیا گیا ہے اور خون سے اور اس جانور کو کھانے سے  
جسے گلاغونٹ کر مارا گیا ہو اور زنا سے۔

اس کتاب میں دوسری جگہ یہ عبارت موجود ہے:

وَأَمَّا مِنْ جِهَةِ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْأُمَّةِ

فَأَرْسَلْنَا نَحْنُ إِلَيْهِمْ وَحَكَمْنَا أَنْ لَا يَحْفَظُوا

شَيْئًا مِثْلَ ذَلِكَ سُوْىٰ أَنْ يَحْفَظُوا عَلَىٰ

أَنفُسِهِمْ مِمَّا ذَبَحُ لِلأَصْنَامِ وَمِنَ الدَّمِ وَمِنَ

الْمَخْنَقِ وَالْزَّنَىٰ - (۱)

ان لوگوں کے لئے جو مأموریتیں میں سے ایمان لے آئے، پس ہم نے ان کی طرف یہ حکم بھیجا کہ اس جیسی کسی چیز سے بچنے کی ضرورت نہیں، سوائے اس کے کہ وہ لوگ اپنے آپ کو اس جانور کو کھانے سے بچائیں جو بتوں کے نام پر ذبح کیا گیا ہو اور خون سے اور گلا گھونٹے ہوئے جانور سے اور زنا سے۔

”بُولُس“ جونصاری کے گمان کے مطابق رسول اور ان کے مقتدا اور پیشوائیں عدوہ اپنے پہلے رسالے میں ”اہل کورنشوس“ کی طرف لکھتے ہیں:

بَلْ إِنْ مَا يَذْبَحُهُ الْأَمْمَ إِنَّمَا يَذْبَحُونَهُ

لِلشَّيَاطِينَ لَا لِلَّهِ فَلْسَتْ أَرِيدُ أَنْ تَكُونُوا أَنْتُمْ

شَرَكَاءَ الشَّيَاطِينَ لَا تَقْدِرُونَ أَنْ تَشْرِبُوا

كَأْسَ الرَّبِّ وَكَأْسَ الشَّيَاطِينَ وَلَا تَقْدِرُونَ

ان تشرکوا فی مائدة الرَّبِّ وَفِی مائدة  
الشیاطین - (۱)

بلکہ جو قومیں جانور ذبح کرتی ہیں، وہ شیطان کے نام پر ذبح کرتی ہیں، اللہ کے لئے ذبح نہیں کرتیں۔ میں نہیں چاہتا کہ تم شیطان کے شرکاء بن جاؤ، تم اس بات پر قادر نہیں ہو کہ رب کے پیالے سے بھی پیو اور شیطان کے پیالے سے بھی پیو، اور تم اس پر قادر نہیں ہو کہ رب کے دسترخوان اور شیطان کے دسترخوان دونوں کو ایک ساتھ جمع کرلو۔

قابل ذکر بات یہ ہے کہ ”بولوس“ وہ شخص ہے جس نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نصوص کے برخلاف یہ حکم دیا کہ نصاریٰ کے حق میں توراۃ کے تمام احکام منسوخ ہو چکے ہیں، لیکن اس کے باوجود اس نے ذبح سے متعلق احکام کو برقرار رکھا، چنانچہ اس نے ”مخنوق“ جانور کو حرام قرار دیا اور اللہ کے نام پر ذبح کرنے کو واجب قرار دیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ ذبح کے احکام نصاریٰ کے اصل مذهب میں اسی طرح باقی تھے جس طرح یہودیوں کے نزدیک تھے، یہودیوں کی کتابیں ذبح سے متعلق تفصیلی احکام سے بھری ہوئی ہیں، چنانچہ ”مشنا“ جو یہودیوں کے نزدیک احکام شرعیہ کا بنیادی مأخذ ہے،

اک میں یہ بات درج ہے:

If he slauhtered with a hand-sickle or with a blint or with a read what he slaughter is valid. All amy slaugthers and at any time and with any implement excepting a reaping sickle or a saw or teeth or the binger nails, since these choke.(1)

یعنی اگر کوئی شخص ہاتھ کی چھری سے، یا تیز شمشٹے سے، یا بانس کے چھلکے سے ذبح کرے تو وہ جانور حلال ہے، ہر شخص جس وقت چا ہے جس چیز سے چا ہے ذبح کر سکتا ہے، البتہ درافتی سے آری سے، دانت سے، اور انگلیوں کے ناخن سے ذبح کرنا جائز نہیں، جب کہ وہ دانت اور ناخن جسم کے ساتھ لگے ہوئے ہوں، اس لئے کہ یہ "خنق" میں داخل ہے۔

ڈاکٹر ہر برڈ دینی "مثنا" کی مندرجہ بالا نص کے تحت لکھتے ہیں کہ ذبح کے جن احکام کا یہودی اعتبار کرتے ہیں، یہ اس شریعت کا ایک حصہ ہے جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کو کوہ طور پر دی گئی تھی، جس کا خلاصہ پانچ باتیں ہیں:

(1) the Mishnah hullin 1.p 513 oxford 1987.

۱۔ جانور کے گلے پر چھری چلانے کے دوران کوئی وقفہ نہ ہونا واجب ہے۔ بلکہ واجب یہ ہے کہ چھری کو آگے پیچھے مسلسل چلایا جاتے۔

۲۔ ذبح کرتے وقت جانور پر کسی بھاری چیز کا وزن نہ ڈالنا واجب ہے۔

۳۔ ذبح کرتے وقت جانور کی کھال پر یا اس کے گلے پر یا اس کی رگوں پر چھری کا دباؤ بھی نہ ڈالنا واجب ہے۔

۴۔ یہ بھی ضروری ہے کہ ذبح کرتے وقت چھری طلق کی اس جگہ سے تجاوز نہ کرے جس جگہ سے اس کو کاٹا جا رہا ہے۔

۵۔ یہ بھی ضروری ہے کہ ذبح کا عمل نزدہ کو یا رگوں کو اس کی جگہ سے ہٹانے میں کوئی اثر نہ کرے۔ (۱)

بہر حال! مندرجہ بالا نصوص ان کتابوں کی ہیں جن کو یہود اور نصاریٰ مقدس مانتے ہیں اور جو ایں کے دین اور شریعت کا بنیادی مأخذ ہیں۔ یہ نصوص مندرجہ ذیل امور پر دلالت کرتی ہیں:

اولاً: مختفۃ " اور "مِوقُوذة " ان کی شریعت میں بھی حرام ہے جیسے ہماری شریعت میں حرام ہے۔

ثانیاً: ظاہر یہ ہے کہ ان کے نزدیک بھی اللہ تعالیٰ کے لئے ذبح کرنا واجب ہے۔ یا دوسری عبارت میں یوں کہا جائے کہ اللہ کے نام پر ذبح کرنا واجب ہے، جیسا کہ "بولوس" کے اس رسائل سے ظاہر ہو رہا ہے جو

انہوں نے ”اہل کورنٹس“ کے نام لکھا تھا جیسا کہ ہم نے پیچھے بیان کیا۔

ثالثاً: قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ نے اس مرغی کے حلال ہونے کا جو فتویٰ دیا جس کو نصرانی نے گردن موڑ کر مار دیا ہو، جیسا کہ ”احکام القرآن“ کی عبارت سے ظاہر ہے۔ اگر اس فتویٰ کی ان کی طرف نسبت صحیح ہے تو ان کا یہ فتویٰ ان کی دوسری عبارت سے متعارض ہے جو اسی کتاب ”احکام القرآن“ میں موجود ہے اور ان کا یہ فتویٰ ان کے اس گمان کی بنیاد پر ہے کہ نصاریٰ کے نزدیک ”خنوق“ جانور حلال ہے، اور اس مسئلہ میں انہوں نے یہ علت بیان فرمائی کہ جو چیزان کے نزدیک ان کے نزدیک میں حلال ہے، وہ ہمارے نہ ہب میں بھی حلال ہوگی۔ لیکن خود نصرانیوں کی کتابوں سے یہ بات ظاہر ہو گئی کہ ان کا یہ گمان غلط تھا، اس لئے کہ ان کی مقدس کتابیں اس بات کی صراحت کر رہی ہیں کہ ”خنوق“ جانور ان کے نزدیک حرام ہے، جیسا کہ ”اعمال الرسل“ کی عبارت ہم نے پیچھے ذکر کی۔ لہذا اگر شیخ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کو یہ علم ہوتا کہ ”خنوق“ جانور نصاریٰ کے نہ ہب میں حرام ہے تو وہ ایسا فتویٰ نہ دیتے۔

رابعاً: حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے اس بارے میں جو کچھ فرمایا ہے، یہود و نصاریٰ کے نصوص سے اس کی صحت ظاہر ہو گئی، چنانچہ انہوں نے فرمایا:

و هذَا أَمْرٌ مَجْمَعٌ عَلَيْهِ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ أَنْ

ذبائحهم حلال لل المسلمين لأنهم يعتقدون  
تحريم الذبح لغير الله ولا يذكرون على  
ذبائحهم الا اسم الله وان اعتقدوا فيه  
تعالى ما هو منزه عنه - (۱)

یہ بات علماء کے درمیان متفق ہے کہ ان (یہود و  
نصاری) کے ذبح کردہ جانور مسلمانوں کے لئے  
حلال ہیں، اس لئے کہ یہ لوگ غیر اللہ کے نام ذبح  
کرنے کو حرام سمجھتے ہیں اور اپنے ذبائح پر اللہ کے  
نام کے علاوہ کسی اور کا نام نہیں لیتے۔ اگرچہ وہ لوگ  
اللہ تعالیٰ کے بارے میں ایسا عقیدہ (شیعیت وغیرہ کا  
عقیدہ) رکھتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ منزہ اور پاک  
ہے۔

### پانچویں دلیل

نصرانی کے مخنوقہ اور موقوذہ کو حلال قرار دینے سے لازم آتا ہے  
کہ خانق اور واقذ اگر مسلمان ہو تو حیوان حرام ہے اور اگر خانق نصرانی ہو تو  
حیوان اگرچہ نصرانی کے دین میں حرام ہے، لیکن ہم کہتے ہیں کہ ”اس کا  
مخنوقہ حیوان مسلمانوں کے لئے حلال ہے۔“

گویا کہ ”خانق“ کا کافر ہونا انسکی امتیازی خصوصیت ہے جس کی وجہ سے اس کا وہ عمل جائز قرار دیدیا گیا جو اس کی اور ہماری شریعت میں بالاجماع حرام ہے، اور یہ سارے بالکل بدیہی باطل نتائج ہمارے اس قول سے پیدا ہوئے کہ ہم نے کہا ”جس جانور کو اہل کتاب قتل کر دے وہ مسلمانوں کے لئے حلال ہے، چاہے وہ اسے غیر مسروع طریقہ ہی سے کیوں نہ قتل کرے“ اور ظاہر ہے جس قول سے ایسے باطل نتائج پیدا ہوں گے وہ بھی باطل ہو گا۔

### چھٹی دلیل

چھٹی دلیل یہ ہے کہ یہود اور نصاریٰ کو دوسرے کفار کے مقابلے میں جو خصوصیت اور امتیاز حاصل ہے وہ دو چیزوں کی وجہ سے ہے، ایک یہ کہ ان کا ذیچہ مسلمانوں کے لئے حلال ہے، دوسرے یہ کہ ان کی عورتوں سے نکاح کرنا مسلمانوں کے لئے حلال ہے۔ اور یہ سُلّم ہے کہ مسلمان کے لئے اہل کتاب کی کسی عورت سے نکاح کرنا اس وقت حلال ہے جب اس نکاح میں وہ تمام شرائط موجود ہوں جو ہماری شریعت میں واجب ہیں۔

لہذا اگر کوئی مسلمان کسی اہل کتاب خاتون سے غیر مسروع طریقے پر نکاح کر لے، مثلاً یہ کہ وہ خاتون اس کی محramat میں ہو یا گواہوں کے بغیر نکاح کرے یا مسروع ایجاد و قبول کے بغیر نکاح کر لے، تو کوئی شخص بھی اس نکاح کو حلال نہیں کہتا۔ اس سے پتہ چلا کہ اہل کتاب خاتون سے نکاح کا

حلال ہونا۔ اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ وہ نکاح شریعت اسلامیہ کے مطابق ہو۔ اور اگر وہ نکاح شریعت کے خلاف ہو تو اس کو درست کرنے کے لئے قرآن کریم کی اس آیت:

وَنِسَاءٌ هُنْ حِلٌ لِّكُمْ (۱)

سے استدلال کرنا درست نہیں ہوگا۔ (اور یہ نہیں کہا جائے گا کہ جب اہل کتاب عورت ہمارے لئے حلال ہے تو اب ہر طرح سے حلال ہے، چاہے مشروع طریقے پر حاصل ہو یا غیر مشروع طریقے پر حاصل کی گئی ہو) ۔

لہذا جب نکاح کے اندر یہ اصول ہے تو ”ذبح“ کے اندر بھی یہی اصول نافذ ہوگا کہ انکا ذبح ہمارے لئے اس وقت حلال ہوگا جب وہ مشروع طریقے پر ذبح کیا گیا ہو۔ اور اگر وہ اس غیر مشروع طریقے پر ذبح کیا گیا ہوگا، مثلاً محنق یا وتد کے ذریعہ تو اس کو اس آیت:

وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌ لِّكُمْ

سے استدلال کر کے حلال کرنا کیسے صحیح ہوگا، جبکہ ”نکاح“ اور ”ذبح“ ایک ہی طرح کے دو حکم ہیں۔

### ساتویں دلیل

ساتویں دلیل یہ ہے کہ ”میتہ“، ”منخنقم“ اور ”سوتوذہ“ کی حرمت

چونکہ مطلق نص قطعی سے ثابت ہے، اس لئے فقهاء امت کا ان کی حرمت پر اجماع ہے، اگرچہ خالق اور واقنہ اہل کتاب میں سے کیوں نہ ہو۔ اور ہمارے علم کے مطابق قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے علاوہ کسی نے بھی مخنوقدہ اور موقوذہ جانور کو حلال نہیں کہا ہے، اور قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی صرف مذکورہ عبارت میں حلال کہا ہے، اور ان کی یہ عبارت ان کی دوسری عبارت سے بالکل متفاہد ہے جو اسی کتاب میں اس عبارت سے صرف ایک صفحہ پہلے درج ہے۔ کیا قرآن و حدیث کی ان نصوص کو اور ان دلائل قویہ کو جو ہم نے اوپر بیان کئے ہے صرف علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے ایک شاذ فتویٰ کی بنیاد پر چھوڑ دیا جائے گا جبکہ وہ فتویٰ متناقض بھی ہے اور اس زعم پر بھی ہے کہ ”مخنوقدہ“ جانور نصاریٰ کے مذہب میں حلال ہے؟ جبکہ نصاریٰ کی مقدس کتابوں کی عبارات سے اس زعم کا خطا ہونا بھی ظاہر ہو گیا ہے۔

اور اگر ہم علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کی دونوں عبارتوں کے تضاد سے قطع نظر بھی کر لیں اور اس بات کو تسلیم کر لیں کہ ان کا صحیح مذہب یہی ہے، تب بھی ان کا یہ مذہب شاذ ہے جس کو قرآن و حدیث کے ان نصوص اور دلائل قویہ نے رد کر دیا ہے جن سے جمہور علماء امت نے استدلال فرمایا ہے۔ لہذا اس تازک معاٹے میں ان کا قول لینا کسی طرح بھی مناسب نہیں، جبکہ یہ معاملہ حلت اور حرمت کا ہے اور حلت اور حرمت میں اختلاف کی صورت میں جانب حرمت کو ترجیح ہوتی ہے، اور یہاں پر تو نصوص قطعیہ اور اہل علم کے

اتفاق کی طرف نظر کرتے ہوئے جانب حرمت ہی متعین ہے۔

بہر حال! حق بات یہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ اس وقت تک حلال نہیں جب تک وہ حیوان کو مشروع طریقے پر ذبح کرتے ہوئے اس کی رگیں کاٹ کر اس کا خون نہ بہائیں۔ اور اگر اہل کتاب کسی جانور کو ”ختق یا وقذ“ کے ذریعے یا کسی اور غیر مشروع طریقے سے قتل کر دیں تو وہ جانور حرام ہو گا۔

کیا کتابی کے ذبیحہ میں ”تسمیہ“ شرط ہے؟

دوسرा مسئلہ یہ ہے کہ کیا اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ ذبح کے وقت اللہ کا نام لے؟ اس میں فقهاء کے مختلف اقوال ہیں:

### پہلا قول

(۱) پہلا قول یہ ہے کہ مسلمان اور کتابی دونوں کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے تسمیہ شرط ہے اور اس بارے میں مسلمان اور کتابی کے درمیان کوئی فرق نہیں، یہ حفیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے۔ چنانچہ علامہ قدامہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فالتسمیہ مشترطة في كل ذابح مع العمد

سواء كان مسلماً أو كتابياً فإن ترك

الكتابي التسمية عن عمد أو ذكر اسم غير

الله لم تحل ذبيحته، وروى ذلك عن  
علی وبه قال النخعی والشافعی (۱) و  
حمداد واسحاق واصحاب الرأی (۲)

ہر ذائق پر عمد اتسیہ پڑھنا شرط ہے، چاہے وہ مسلمان  
ہو یا کتابی ہو، اگر کتابی نے قصداً اتسیہ چھوڑ دیا اور  
ذنع کرتے وقت غیر اللہ کا نام لے لیا تو اس کا ذبیحہ  
حلال نہیں ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے یہی بات  
مقول ہے اور امام نجفی، امام شافعی، امام حناد، امام  
اسحاق اور اصحاب الرأی کا یہی مسلک ہے۔

علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ بدائع میں فرماتے ہیں:

ثُمَّ انْهَا تَوْكِلُ ذَبِيْحَةَ الْكَتَابِيِّ إِذَا لَمْ يُشَهِّدْ  
ذَبِحَهُ وَلَمْ يُسْمَعْ مِنْهُ شَيْئٌ أَوْ سَمِعَ وَشَهَدْ

(۱) ابن قدامة<sup>ر</sup> نے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ مذهب ذکر کیا ہے، لیکن ان کا مشہور  
مذهب یہ ہے کہ جب مسلمان کے لئے "تسیہ" پڑھنا واجب نہیں ہے تو اہل کتاب  
کے لئے "تسیہ" کیسے واجب ہوگا۔ البتہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ اگر کوئی شخص اتحفافاً  
تسیہ چھوڑ دے تو ان کے نزدیک بھی وہ جانور حلال نہیں ہوگا، اور ظاہر یہ ہے کہ کافر  
اتحفافاً ہی "تسیہ" کو ترک کرتا ہے، اس اعتبار سے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے  
نزدیک اگر اہل کتاب "تسیہ" چھوڑ دے تو ان کا ذبیحہ حلال نہیں۔ واللہ بجانہ اعلم۔

(۲) المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۵۶۔

منه تسمیة الله تعالیٰ وحده، لأنه إذا لم يسمع منه شئ يحمل على أنه قدسمی الله تبارک و تعالیٰ و جرد التسمیة، تحسينا للظن به كما بالمسلم (۱)

ولو سمع منه ذکر اسم الله لكنه عنی بالله عزوجلَ المسيح عليه الصلاة والسلام قالوا: تؤکل، لأنه أظهر تسمیة هی تسمیة المسلمين إلا اذا نصّ فقال: بسم الله الذي هو ثالث ثلاثة، فلاتحل - وقد روی عن سیدنا على رضی الله عنه أنه سئل عن ذبائح اهل الكتاب و هم يقولون ما يقولون - فقال رضی الله عنه: قد أحل الله ذبائحهم وهو يعلم ما يقولون، فاما اذا سمع منه أنه سمي المسيح عليه الصلاة والسلام وحده أو سمي الله سبحانه و تعالیٰ و سمي

(۱) یہ بھی اس صورت میں ہے جب الکتاب کے بارے میں معروف و مشہور ہو کہ وہ عموماً ذبح کے وقت اللہ کا نام لیتے ہیں، لیکن اگر معروف یہ ہو کہ وہ "تسمیہ" کو ترک کرتے ہیں تو اس صورت میں ان کا ذبح حلال نہیں ہو گا۔

السمیح لا تؤکل ذبیحة۔ کذا روی عن  
سیدنا علی رضی اللہ عنہ و لم یرو عنہ غیرہ  
خلافہ۔ (۱)

اگر کتابی کے جانور ذبح کرتے وقت کوئی موجود نہ ہو،  
اور نہ ذبح کرتے وقت اس سے کچھ الفاظ نے گئے  
ہوں، یا ذبح کے وقت کوئی موجود ہو اور اس نے ذبح  
کے وقت کتابی نے صرف "تسمیہ" کے الفاظ نے  
ہوں، تو ان تمام صورتوں میں اس کا ذبح کردہ جانور  
کھایا جائے گا۔ اس لئے کہ جس صورت میں اس سے  
"تسمیہ" کے الفاظ کسی نے نہ نے ہوں تو جیسے مسلمان  
کے ساتھ حسن ظن رکھا جاتا ہے، اسی طرح اس کے  
ساتھ بھی حسن ظن کا معاملہ کرتے ہوئے یہ کہا جائے گا  
کہ اس نے ذبح کے وقت صرف اللہ کا نام لیا ہوگا۔  
اور اگر کتابی سے ذبح کے وقت اللہ کا نام تو سنائی گیا  
لیکن اس نے اللہ سے (نعوذ باللہ) حضرت سیمی علیہ  
السلام مراد لئے، تو اس کے بارے میں فقهاء فرماتے  
ہیں کہ وہ جانور کھایا جائے گا، اس لئے کہ اس نے  
ذبح کے وقت ظاہراً وہی "تسمیہ" کہا جو مسلمانوں کا

تینیہ ہے۔ البتہ اگر وہ کتابی صراحت کرتے ہوئے یوں کہے کہ: "بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي هُوَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ" میں اس کے نام پر ذبح کرتا ہوں جو تمیں میں کا تیرا ہے تو اس صورت میں اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہو گا۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے اہل کتاب کے ذبیح کے بارے میں سوال کیا گیا جبکہ وہ ایسی ایسی باتیں بھی کہتے ہیں، جواب میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کا ذبیحہ حلال فرمایا ہے جبکہ اللہ تعالیٰ جانتے ہیں جو کچھ وہ کہتے ہیں۔ لہذا اگر کسی اہل کتاب کے بارے میں یہ سنا جائے کہ وہ ذبیح کے وقت صرف حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نام لیتا ہے یا اللہ تعالیٰ کا نام بھی لیتا ہے اور اس کے ساتھ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نام بھی لیتا ہے تو اس صورت میں تو اس کا ذبیحہ نہیں کھایا جائے گا۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے اسی طرح مردی ہے اور اس کے خلاف کوئی بات مردی نہیں۔

## ۲۔ دوسرا قول

فقہاء کا دوسرا قول یہ ہے کہ کتابی کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے

ذبح کے وقت اللہ تعالیٰ کا نام لینا واجب نہیں، لہذا اگر کتابی ذبح کے وقت "تسیہ" سے سکوت کرے تو بھی اس کا ذبیحہ حلال ہوگا۔ البتہ اگر وہ ذبح کے وقت غیر اللہ کا نام لے، مثلاً وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نام لے تو اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہوگا، یہی قول مالکیہ ہے، چنانچہ "شرح الصیغہ" للدودیہ میں ہے:

وَجْبُ عِنْدِ التَّذْكِيَةِ ذِكْرُ اسْمِ اللَّهِ بِأَيِّ صِيَغَةٍ  
مِنْ تَسْمِيَةٍ أَوْ تَهْلِيلٍ أَوْ تَسْبِيحٍ أَوْ تَكْبِيرٍ لِكُنْ  
لِمُسْلِمٍ لَا كِتَابِي فَلَا يَجْبُ عِنْدَ ذَبْحِهِ ذِكْرُ  
اللَّهِ بِلِ الشَّرْطِ أَنْ لَا يَذْكُرْ اسْمَ غَيْرِهِ مَمَّا  
يَعْقُدُ الْوَهِيَّةَ۔ (۱)

"تذکیۃ" یعنی ذبح کے وقت اللہ کا نام لینا واجب ہے، چاہے وہ کوئی بھی صیغہ ہو تسمیہ کا ہو، یا تہلیل کا ہو، یا تسبیح ہو، یا تکبیر ہو، لیکن یہ وجوہ مسلمان کے لئے ہے، کتابی کے لئے نہیں، لہذا کتابی کے لئے ذبح کے وقت اللہ کا نام لینا واجب نہیں، بلکہ ان کے لئے شرط یہ ہے کہ اللہ کے علاوہ وہ جن دوسرے معبودوں کا اعتقاد رکھتے ہیں ذبح کے وقت ان کا نام نہ لیں۔

(۱) الشرح الصیغہ للدودیہ حفظ الصادی، ج ۲، ص ۱۷۰-۱۷۱۔

## تیسرا قول

تیسرا قول یہ ہے کہ کتابی کے ذبح کے حلال ہونے کے لئے "تسیہ" پڑھنا واجب نہیں، اور اگر ذبح کے وقت غیر اللہ کا نام لیں تو بھی ان کا ذبح حلال ہے۔ یہ قول حضرت عطاء، حضرت مجاہد، حضرت مکحول رحمہ اللہ علیہم سے مروی ہے۔ جیسا کہ ابن قدامہ نے یہ قول بیان فرمایا ہے۔ (۱)

بہر حال! اگر ہم نصوص میں غور کریں تو ہمیں یہ نظر آئے گا کہ مندرجہ پالا تین اقوال میں پہلا قول راجح ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَأَنَّهُ

لِفْسَقٌ۔

اس آیت میں "لَمْ يُذْكُرِ" "مجھول" کا صیغہ ہے، جو اس بات کی واضح دلیل ہے کہ "تسیہ" کو چھوڑنا حیوان کو حرام کر دیتا ہے، چاہے ذبح کرنے والا مسلمان ہو یا کتابی ہو۔ اسی طرح اشیاء حرمہ کے بیان کے تحت اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَمَا أَهِلٌ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ۔

اس آیت میں بھی "أَهِلٌ" "مجھول" کا صیغہ ہے جو مسلمان اور کتابی دونوں کو شامل ہے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے، "وَمَا ذِبْحَ عَلَى النُّصُبِ" یہ

(۱) الحنفی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۵۶

آیت بھی صیغہ مجہول پر مشتمل ہے۔

اور ہم پیچھے بیان کر چکے کہ یہود اور نصاریٰ میں سے ہر ایک حیوانات کو اللہ تعالیٰ کے نام پر ہی ذبح کرتے تھے، اور ”بولوں“ نے نصاریٰ پر دوسری قوموں کے ذبح کردہ جانوروں کو حرام قرار دیدیا تھا، اس لئے کہ دوسری قومیں اللہ کے نام کے بجائے شیطان کے نام پر ذبح کرتی تھیں، جس کی تفصیل ماقبل میں ذکر کردہ اس اقتباس میں گزری ہے جو ”بولوں“ کے اس پہلے رسائل سے لیا گیا تھا جو اس نے اہل ”کورنٹس“ کے نام لکھا تھا۔ اسی وجہ سے اہل کتاب کے ذبیحہ کو مسلمانوں کے لئے حلال قرار دیا گیا تھا، جیسا کہ ماقبل میں حافظ ابن کثیر کے حوالے سے تفصیل گزری۔ لہذا اگر اہل کتاب ”تسیہ“ چھوڑ دیں یا ذبح کے وقت اللہ تعالیٰ کے نام کے علاوہ کسی اور کا نام لیں، تو چونکہ اس صورت میں وہ علت جس کے نتیجے میں ان کا ذبیحہ حلال ہوا تھا، مفقوہ ہو گئی تو حرمت واپس لوٹ آئی۔

ہم نے ماقبل میں کتابی کے ہاتھ کا ”مخنوقد“ اور ”موقوذہ“ جانور کی حرمت پر جو دلائل بیان کئے ہیں، ان میں سے اکثر دلائل ذبح کے وقت اللہ کا نام لینے کے موضوع پر بھی منطبق ہوتے ہیں۔ البتہ ”تسیہ“ چھوڑنے کا معاملہ ”خنق“ اور ”وقد“ کے مقابلے میں اس اعتبار سے اہون اور اخف ہے کہ اہل کتاب کے متعدد التسمیہ جانور کی حلت اور حرمت کا مسئلہ مجتہد فیہ ہے، جیسا کہ اس کی تفصیل پیچھے گزری۔ لیکن ”خنق“ اور ”وقد“ کا مسئلہ ائمہ مذہب کے درمیان محل اختلاف بھی نہیں ہے۔ جہاں تک قاضی ابن عربی

کی متعارض عبارت کا تعلق ہے تو اسکا کوئی اعتبار نہیں ہے جس کی وجہ سے اس مسئلہ کو مختلف فی قرار دیا جاسکے۔

بہر حال! صحیح، رانج اور نصوص ظاہرہ سے موئید بات یہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ مسلمانوں کے لئے اس وقت حلال ہے جب وہ ذنک کی ان تمام شروط کی رعایت کریں جو قرآن و حدیث کے اندر بیان کی گئی ہیں، اور جس وقت ان کے ذبیحہ کھانے کی اجازت کا حکم نازل ہوا تھا اس وقت وہ تمام شرائط معلوم اور مقرر تھیں۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

ان ماذہ پرست اور ذہریین کے ذبیحہ کا حکم جو اپنے آپ کو ”نصاری“ کہتے ہیں

پھر اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کا حکم اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ ذنک کرنے والا یہود و نصاری کے دین پر قائم ہو اور اس دین کے بنیادی عقائد کا عقیدہ رکھنے والا ہو، اگرچہ وہ بنیادی عقائد اسلام کے خلاف ہیں۔ مثلاً ”شیعیت“ کا عقیدہ، ”کفارہ“ کا عقیدہ، تحریف شدہ تورات اور انجیل پر ایمان وغیرہ۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ نزول قرآن کے وقت اگرچہ وہ مذکورہ بالا باطل عقائد رکھتے تھے، لیکن اس کے باوجود اللہ تعالیٰ نے ان کو ”اہل کتاب“ کا لقب دیا اور قرآن کریم میں ان کے ان باطل عقائد کی صراحة فرمائی، چنانچہ فرمایا:

وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيْحُ ابْنُ اللَّهِ۔ (۱)

دوسری جگہ ارشاد فرمایا:

لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ (۱)

ایک اور جگہ پر فرمایا:

وَقَالَتِ الْيَهُودُ عَزِيزُنِ ابْنِ اللَّهِ (۲)

ایک اور مقام پر فرمایا:

يُحَرِّفُونَ الْكَلَمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ (۳)

چنانچہ امام جعماں رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وروى عبادة بن نسى عن غضيف بن

الحارث أن عاماً لعمر بن الخطاب رضي

الله عنه كتب إليه أن ناساً من السامرة

يقرؤن التوراة ويسبتون السبت، ولا يؤمّنون

باليبعث فما ترى؟ فكتب إليه عمر: أنهم

طائفة من أهل الكتاب (۳)

حضرت عمر بن خطاب رضي الله عنه کے ایک عامل نے

(۱) سورة المائدہ، آیت ۷۳۔

(۲) سورة التوبہ، آیت ۲۰۔

(۳) سورة المائدہ، آیت ۱۳۔

(۴) احکام القرآن للجعماں، ج ۲، ص ۳۲۳۔

آپ کو لکھا کہ "سامرہ" قوم کے کچھ لوگ تورات پڑھتے ہیں اور وہ ہفتہ کے دن اپنا مذہبی تہوار مناتے ہیں اور وہ بارہ زندہ کئے جانے پر ایمان نہیں رکھتے، ان کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ جواب میں حضرت عمرؓ نے ان کو لکھا کہ یہ اہل کتاب کا ایک گروہ ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ کسی شخص کے "اہل کتاب" میں ہونے کے لئے یہ شرط نہیں ہے کہ وہ توحید خالص پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ یہ شرط ہے کہ وہ موجودہ تورات اور انجیل کی تحریف پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ یہ شرط ہے کہ وہ حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ علیہما السلام کی شریعتوں کے منسخ ہونے پر ایمان رکھتا ہو جیسا کہ مسلمانوں کا عقیدہ ہے۔ بلکہ "اہل کتاب" ہونے کے لئے صرف ان بنیادی عقائد پر ایمان کافی ہے۔ جن پر یہود و نصاریٰ ایمان لاتے ہیں اور جس کے ذریعے وہ دوسرے مذہب والوں سے ممتاز ہو جاتے ہیں۔

لیکن کسی شخص کے اہل کتاب میں سے ہونے کے لئے صرف یہ کافی نہیں ہے کہ اسکا نام "نصاریٰ" کے نام کی طرح ہو، اور نہ یہ کافی ہے کہ سرکاری مردم شماری کے وقت اس کا نام "نصاریٰ" کی فہرست میں لکھا جاتا ہو، بلکہ یہ ضروری ہے کہ اس کے عقائد بھی اہل کتاب جیسے عقائد ہوں۔ آج ہمارے دور میں خاص طور پر مغربی ممالک میں ایسے لوگوں کی بہت بڑی تعداد

نظر آتی ہے جن کے نام تو ”نصاری“ کے نام کی طرح ہوتے ہیں اور بعض اوقات مردم شماری کے وقت ان کا نام ”نصاری“ کی فہرست میں ذرخ کر دیا جاتا ہے، لیکن حقیقت میں وہ ذہریے اور مادہ پرست ہوتے ہیں ہیں اور اس کائنات کے پیدا کرنے والے پر بھی ان کا ایمان نہیں ہوتا، دوسرے عقائد رکھنا تو دور کی بات ہے، بلکہ ایسے تمام مذاہب کا مذاق اڑاتے ہیں، اس قسم کے لوگ ”نصاری“ میں سے نہیں ہیں، لہذا ان کو ”اہل کتاب“ میں سے خیال کرنا جائز نہیں اور ان کا ذبیحہ بھی حلال نہیں ہے۔

اس کی دلیل بالکل واضح ہے، وہ یہ کہ ”اہل کتاب“ اپنے خاص عقائد کی وجہ سے دوسرے کفار سے ممتاز ہیں۔ مثلاً وہ اللہ تعالیٰ کے وجود کے قائل ہوتے ہیں، رسولوں کے حق ہونے پر ایمان رکھتے ہیں، اور آسمانی کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ لہذا جو شخص سرے سے اللہ تعالیٰ کے وجود کا قائل نہ ہو، اور نہ رسولوں کے حق ہونے پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ ہی کتب سماوی پر ایمان رکھتا ہو، اس کو اہل کتاب میں شمار کرنا جائز نہیں۔ چنانچہ ”نصاری بنی تغلب“ کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ایسا ہی حکم مروی ہے، امام جعفی ص رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

رویٰ محمد بن سیرین عن عبیدۃ قال:

سألت علیاً عن ذبائح نصاری العرب، فقال:

لاتحل ذبائحهم، فإنهم لم يتعلقو من دينهم

بشنی إلا بشرب الخمر - (۱)

حضرت عبیدہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے نصاری عرب کے ذبائح کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے فرمایا: ان کے ذبائح حلال نہیں، اس لئے کہ ان کا اپنے دین سے شراب پینے کے علاوہ اور کوئی تعلق باقی نہیں ہے۔

مطلوب یہ ہے کہ یہ لوگ نہ تورات اور انجیل پر ایمان رکھتے ہیں اور نہ ہی یہودیت اور نصرانیت کے بنیادی عقائد پر ان کا ایمان ہے، لہذا صرف نصرانیت کی طرف منسوب ہونے کی وجہ سے ان کو اہل کتاب میں شمار کرنا ممکن نہیں۔

لیکن یہ حکم اس شخص کے بارے میں ہے جس کے بارے میں یقینی طور پر معلوم ہو کہ نہ تو اللہ تعالیٰ کے وجود پر اس کا ایمان ہے اور نہ رسولوں پر اس کا ایمان ہے اور نہ ہی آسمانی کتابوں پر اس کا ایمان ہے، البتہ اگر ایک شخص نام سے اور ظاہری علامات سے نصرانی معلوم ہو رہا ہے تو اس کو نصرانی سمجھنا جائز ہے، جب تک یہ ظاہر نہ ہو جائے کہ اس کے عقائد مادہ پرستوں کے عقائد کی طرح ہیں۔

## ذانع کے مجھوں ہونے کی صورت میں اس کے ذبیحہ کا حکم

اگر ذانع کے بارے میں یہ معلوم نہ ہو کہ اس کے کیا عقائد ہیں؟ یا یہ معلوم نہ ہو کہ اس نے کس طریقے سے جانور ذانع کیا ہے؟ ایسے ذبیحہ کے بارے میں حکم مختلف ہیں:

(۱) اگر مسلمانوں کا شہر ہے، یعنی اس شہر کی اکثر آبادی مسلمان ہے، ایسے شہر کے بازار میں جو گوشت فروخت کیا جائے اس کا کھانا حلال ہے، اگرچہ ہم نے ذنع ہوتے ہوئے دیکھا نہ ہو، اور نہ یہ معلوم ہو کہ ذنع کرنے والے نے ذنع کرتے وقت بسم اللہ پڑھی تھی یا نہیں؟ وجوہ یہ ہے کہ اسلامی شہر میں جو چیز فروخت ہوگی اس کے بارے میں یہی سمجھا جائے گا کہ یہ احکام شریعت کے موافق ہے اور ہمیں مسلمانوں کے ساتھ حسن ظن رکھنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اس کی اصل حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی یہ حدیث ہے:

إِنْ قَوْمًا قَالُوا لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ

قَوْمًا يَأْتُونَا بِلَحْمٍ لَا نَدْرِي أَذْكُرْ أَسْمَ اللَّهِ

عَلَيْهِ أَمْ لَا؟ فَقَالَ: سَمِّوَا عَلَيْهِ أَنْتُمْ وَكُلُوهُ -

قالت: وَكَانُوا حَدِيثِي عَهْدٌ بِالْكُفْرِ (۱)

ایک قوم کے کچھ لوگوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ

(۱) صحیح بخاری، کتاب النبی، باب ذبیحۃ الاعراب و خوہشم، حدیث نمر

وسلم سے عرض کیا کہ کچھ لوگ ہمارے پاس گوشت لاتے ہیں اور ہمیں یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ذبح کرتے وقت انہوں نے اس پر اللہ کا نام لیا تھا یا نہیں؟ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اللہ کا نام لے کر اس کو کھالو۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ان کا زمانہ کفر سے قریب تھا۔ (یعنی وہ ابھی نئے نئے مسلمان ہوئے تھے)

اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

قال ابن التین: وأما التسممية على ذبح تولاه غيرهم من غير علمهم فلا تكليف عليهم فيه، وإنما يحمل على غير الصحة اذا تبيّن خلافها، ويحتمل أن يريد أن تسميتكم الآن تستبيحون بها أكل مالم تعلموا أذكرا اسم الله عليه أم لا إذا كان الذابح ممن تصح ذبيحته إذا سمى، ويستفاد منه أن ما يوجد في أسواق المسلمين محمول على الصحة وكذا ما ذبحه أعراب المسلمين لأن

النالب أنهم عرفوا التسمية و بهذا الأخير

جزم ابن عبد البر (۱)

ابن اثنين رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جہاں تک ایسے  
جانور پر "تسمیہ" پڑھنے کا تعلق ہے جس کے ذبح کا  
عمل دوسروں نے انجام دیا ہو اور "تسمیہ" پڑھنے یا نہ  
پڑھنے کے بارے میں ان کو علم نہ ہو، تو ایسے جانور  
کے بارے میں ان پر کوئی تکلیف نہیں ہے (کہ وہ  
اس بات کی تحقیق کریں کہ کس نے یہ جانور ذبح کیا  
ہے اور اس نے "تسمیہ" پڑھی یا نہیں؟) البتہ اگر اس  
جانور کے بارے میں "تسمیہ" کے خلاف (عدم تسمیہ  
کی) بات ظاہر ہو جائے تو اس صورت میں اس کو عدم  
صحت (حرام ہونے) پر محول کیا جائے گا۔ اور حضور  
اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمانا کہ تم اب اس پر تسمیہ  
پڑھ کر کھالو، اس ارشاد میں ایک اختال یہ بھی ہے کہ  
اس وقت تمہارا "تسمیہ" پڑھنا ایسے جانور کا کھانا مبارح  
کر دیتا ہے جس جانور کے بارے میں تمہیں علم نہیں  
ہے کہ آیا ذبح کرتے وقت اس پر "بسم اللہ" پڑھی گئی  
یا نہیں؟ جب کہ ذبح کرنے والا ایسا شخص ہے کہ اگر

وہ "تسمیہ" پڑھ کر ذنبح کرے تو اس کا ذبیحہ حلال ہو جاتا ہے۔ اس حدیث سے یہ مسئلہ بھی نکل آیا کہ مسلمانوں کے بازاروں میں جو گوشت فروخت کیا جاتا ہے، اس کو صحت پر ہی محمول کیا جائے گا، اسی طرح جس کو دیہاتی مسلمانوں نے ذنبح کیا ہو، اس لئے کہ غالب گمان یہ ہے کہ یہ لوگ "تسمیہ" پڑھنے کے بارے میں جانتے ہوں گے۔ اس آخری بات پر حافظ ابن عبد البر رحمۃ اللہ علیہ نے بھی جزم فرمایا ہے۔

پھر حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا یہ کہنا کہ "ان کا زمانہ کفر سے قریب تھا" یہ جملہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اندیشہ یہ ہے کہ یہ لوگ ذنبح کے وقت وジョب تسمیہ کے بارے میں علم ہی نہ رکھتے ہوں، لیکن اس کے باوجود حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ذنبح شدہ جانور کا گوشت کھانے کی اجازت دیدی، وجہ اس کی یہ ہے کہ مسلمان اگرچہ جاہل ہو، پھر بھی حتی الامکان اس کے عمل کو صحت پر محمول کیا جائے گا۔ جب تک یہ یقین نہ ہو جائے کہ اس نے یہ عمل غلط طریقے پر کیا ہے۔ چنانچہ اسی بات کی طرف اشارہ کرنے کے لئے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث پر یہ ترجمۃ الباب قائم کیا ہے۔ "باب ذبیحۃ الاعراب ونحوهم" اور نسائی کی روایت میں اس کی تصریح بھی موجود ہے کہ یہ حضرات "اعرب" یعنی دیہاتی تھے، جیسے کہ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے فتح الباری میں ان سے نقل

کیا ہے۔ اور عام طور پر اعراب میں علم کم ہی ہوتا ہے۔

### ﴿۲﴾ دوسری صورت

اگر کسی شہر کی اکثر آبادی کفار غیر اہل کتاب کی ہو، تو اس شہر کے بازار میں جو گوشت فروخت ہو رہا ہو گا، وہ مسلمان کے لئے حلال نہیں ہو گا، جیکہ کس گوشت کو خریدا جا رہا ہے اس کے بارے میں یقین کے درجے میں یا غالب گمان کے درجے میں یہ معلوم نہ ہو جائے کہ یہ اس جانور کا گوشت ہے جس کو مسلمان یا کتابی نے شرعی طریقے پر ذبح کیا ہے۔ یہ صورت بالکل واضح ہے۔

### ﴿۳﴾ تیسرا صورت

مندرجہ بالا دوسری صورت کا حکم اس شہر کے بارے میں بھی ہے جس کی آبادی مسلمان، بت پرست، اور آتش پرست کے درمیان مخلوط ہے۔ اس لئے کہ جس گوشت کے بارے میں شک ہو جائے، وہ حلال نہیں ہوتا جب تک کہ اس کا حلال ہونا ظاہر نہ ہو جائے۔ اس کی دلیل حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث ہے جو پہلے گزری، جس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شکار کو حرام قرار دیا جس کے شکار میں ایسا دوسرا کتا شامل ہو جائے جس کو چھوڑتے وقت ”تسیہ“ نہیں پڑھی گئی ہے۔

## ﴿۲﴾ چھپی صورت

اگر کسی شہر کی اکثر آبادی "اہل کتاب" کی ہے تو اس شہر کے گوشت کا وہی حکم ہے جو مسلمانوں کے شہر کا ہے (یعنی وہاں کا گوشت خرید کر کھانا حلال ہے) اس لئے ذبح کے معاملے میں ان کا حکم مسلمانوں کی طرح ہے۔ لیکن اگر یقین یا غالب گمان کے درجے میں یہ معلوم ہو جائے کہ اس شہر کے اہل کتاب شرعی طریقے پر جانور ذبح نہیں کرتے ہیں تو اس صورت میں اس شہر کے بازار کا گوشت خرید کر کھانا جائز نہیں، جب تک یہ معلوم نہ ہو جائے یا یعنی یہ گوشت جس کو میں خرید رہا ہوں، شرعی طریقے پر ذبح شدہ جانور کا گوشت ہے۔ اور آج مغربی ممالک کے اکثر شہروں کا یہی حکم ہے۔ جس کی تفصیل انشاء اللہ ہم آگے بیان کریں گے۔

فِي لَعْنَ الْفَنَّاقِ  
شَيْءٌ مُّلْكِيٌّ فِي شَوَّافِيٍّ  
سَلَوْنٌ فِي قَوْنٌ فِي شَرَافِيٍّ  
وَهَنْتَلٌ فِي قَوْنٌ وَهَنْوَشَيْهٌ  
الْحَنْقَبَلَقَدْنَيْهٌ

# جدید آلات سے ذبح کرنے کے طریقے

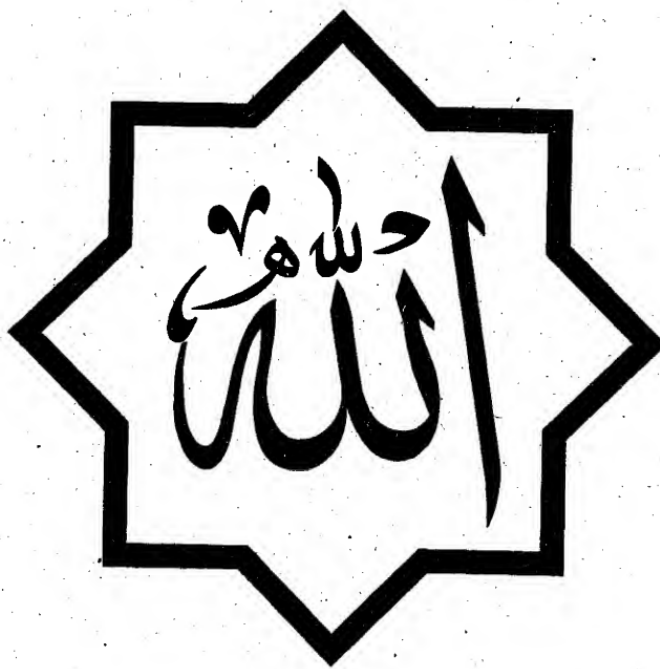
اور حکم

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مذہب

ضبط و ترتیب  
محمد عبداللہ میمن

میمن اسلامک پبلشرز

۲۰۲



## جدید آلات سے ذبح کرنے کے طریقے

آبادی کی کثرت اور ان کے لئے غذائی ضروریات کی کثرت اس بات کا سبب ہے کہ حیوانات کو ذبح کرنے کے لئے آٹو میٹک مشینی آلات کو استعمال میں لایا جاتے، چنانچہ اس مقصد کے لئے آج بڑے بڑے مذبح خانے وجود میں آ چکے ہیں جن میں ذبح کئے جانے والے جانوروں کی یومیہ تعداد ہزاروں جانور ہیں۔ اس لئے ان مشینی آلات سے ذبح کئے جانے

والے جانوروں کے بارے میں شرعی حکم جاننا ضروری ہے، اور جانوروں کی اقسام کے اعتبار سے ان کے ذبح کا طریقہ بھی مختلف ہے، چنانچہ مرغی کو ذبح کرنے کا طریقہ اور ہے، گائے اور بکری کو ذبح کرنے کا طریقہ دوسرا ہے، لہذا ہم ہر جانور کو ذبح کرنے کا تفصیلی طریقہ علیحدہ علیحدہ بیان کرتے ہوئے اس کا شرعی حکم بھی بیان کریں گے۔

### مرغی ذبح کرنے کا طریقہ

کینیڈا، جنوبی افریقہ اور جزیرہ ری یونین میں مرغی ذبح کرنے کا جو طریقہ اختیار کیا گیا ہے، میں نے اس کا مشاہدہ کیا ہے، ایک بہت بڑی مشین ہوتی ہے جو ذبح سے لے کر گوشت کی پیکنگ تک کے تمام مراحل خود انجام دیتی ہے، اس میں ایک طرف سے زندہ مرغی داخل کی جاتی ہے اور دوسری طرف سے صاف سفرا گوشت پیک ہو کر نکلتا ہے، اور اس کے تمام مراحل یعنی مرغی کا ذبح ہونا، اس کی کھال کا ترنا، اس کے پیٹ سے انتریاں باہر نکالنا، اس کے گوشت کو صاف کرنا، گوشت کے نکڑے کرنا، گوشت کو پیک کرنا، بجلی کی آٹو میک مشین کے ذریعہ انجام پاتے ہیں۔ یہ مشین ایک بسیار ہے کی پڑی پر مشتمل ہوتی ہے، جو ایک ہال کی چوڑائی میں دو دیواروں کے درمیان (اوپر کے حصے میں) نصب ہوتی ہے۔ اس پڑی کے نچلے حصے میں بہت سے ٹک لٹکے ہوتے ہیں جن کا رُخ زمین کی طرف ہوتا ہے، پھر ایک بڑی ٹرک کے اندر سیکٹروں مرغیاں لائی جاتی ہیں، اور ہر مرغی کو پاؤں کے

ذریعہ پڑی کے نیچے لٹکے ہوئے ہوں کے ساتھ اس طرح لٹکا دیا جاتا ہے کہ اس کے دونوں پاؤں تو ہک کے گڑوں کے ساتھ بند ہے ہوتے ہیں اور باقی سارا جسم اس طرح اٹانا لٹکا ہوتا ہے کہ اس کی چونچ اور گردن زمین کی طرف ہوتی ہے، پھر یہ ہک پڑی پر لٹکی ہوئی مرغی کو لے کر چلتے ہیں اور مرغی کو اس جگہ پر لے آتے ہیں جہاں اوپر سے ٹھنڈا پانی چھوٹے آبشار کی شکل میں گزرا ہوتا ہے، چنانچہ وہ مرغیاں اس ٹھنڈے پانی سے گزرتی ہیں، اس ٹھنڈے پانی سے گزارنے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ان کو پہلے اوپر کے میل کچیل سے صاف کر دیا جائے۔

بعض اوقات اس پانی کے اندر کرنٹ ہوتا ہے جو مرغی کو سن کر دیتا ہے، پھر وہ ہب مرغی کو اس جگہ پر لاتے ہیں جس کے نیچے گھومنے والی چھری نصب ہوتی ہے، وہ چھری بہت تیزی سے گھومتی ہے۔ یہ چھری اس جگہ پر نصب ہوتی ہے جہاں ان اللہ لٹکی ہوئی مرغی کی گردن پہنچتی ہے، جب وہ ہب چھری کی جگہ پر پہنچتا ہے تو اس وقت وہ ہب اس گھومنے والی چھری کے گرد ہلائی شکل میں گھومتا ہے، اس کے نتیجے میں بے شمار مرغیوں کی گرد نیں اس چھری کے پاس ایک ساتھ پہنچتی ہیں اور وہ چھری ان گردنوں پر گزر جاتی ہے، جس کے نتیجے میں ان تمام مرغیوں کی گرد نیں خود بخود کٹ جاتی ہیں۔

پھر وہ ہک مرغی کو لے کر آگے بڑھ جاتے ہیں، اور اب ایسی جگہ پر ان کا گزر ہوتا ہے جہاں دوبارہ ان مرغیوں پر پانی گرایا جاتا ہے، لیکن اس مرتبہ یہ پانی گرم ہوتا ہے، اور اس کے ذریعہ ان کے پروں کو صاف کرنا

مقصود ہوتا ہے۔ پھر آگے دوسرے مرحل ہوتے ہیں، یعنی اس کی آنتوں کو نکالنا، گوشت کو صاف کرنا، اس کے نکٹے کرنا، اور اس کی پیکنگ کرنا وغیرہ۔ چونکہ یہ تمام مرحل ہماری ذبح کی بحث سے خارج ہیں، اس لئے ان کے بیان کو ہم یہاں چھوڑ دیتے ہیں۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ یہ بجلی کی مشین مسلسل سارا دن چلتی رہتی ہے اور بعض اوقات دن رات چلتی ہے، استثنائی حالات کے علاوہ کبھی بند نہیں ہوتی۔

مندرجہ بالا ذبح کے طریقے میں شرعی نقطہ نظر بے چار امور قابل بحث ہیں۔

﴿۱﴾ مرغیوں کا بجلی کے کرنٹ پر مشتمل ٹھنڈے پانی سے گزarna۔

﴿۲﴾ گھونٹے والی چھری سے گردن کا کثنا۔

﴿۳﴾ گرم پانی سے مرغیوں کا گزarna۔

﴿۴﴾ اس مشینی طریقے میں "تسیہہ" پڑھنے کے وجوہ کو کیسے ادا کیا جائے گا؟

﴿۱﴾ جہاں تک مرغی کی گردن کاٹنے سے پہلے اس کو ٹھنڈے پانی سے گزارنے کا تعلق ہے تو یہ طریقہ تمام ذبح خانوں میں اختیار نہیں کیا جاتا، بلکہ اکثر ذبح خانوں میں ٹھنڈے پانی سے گزارنے کا عمل موجود نہیں ہے۔ بہر حال! اس کے بارے میں تفصیل یہ ہے کہ اگر اس ٹھنڈے پانی میں بجلی کا کرنٹ نہ ہو تو اس طرح ٹھنڈے پانی سے گزارنے سے ذبح کے عمل میں کوئی اثر واقع نہیں ہوتا، اور اگر اس پانی کے اندر کرنٹ موجود ہو تو عادۃ وہ کرنٹ

حیوان کی موت کا سبب نہیں بنتا، البتہ اسکا دماغ ماؤف ہو جاتا ہے، دماغ کے ماؤف ہو جانے سے دل سکڑ جاتا ہے اور اس کے نتیجے میں اس جانور کے ذبح کے وقت عادۃ اتنا خون نہیں نکلتا جتنا خون اس جانور سے نکلتا ہے جس کو ماؤف نہ کیا گیا ہو، البتہ صرف اس عمل سے اس جانور کی موت واقع نہیں ہوتی۔ لیکن اگر کسی معین جانور کے بارے میں یہ تحقیق ہو جائے کہ صرف اس عمل کے نتیجے میں اس کی موت واقع ہو گئی تھی تو اس جانور کا کھانا جائز نہیں ہوگا، اگرچہ بعد میں شرعی طریقے پر اس کی رگیں کاٹ دی جائیں۔ لہذا یہ یقین حاصل کرنا ضروری ہے کہ اس مٹھنڈے پانی یا بجلی کے کرنٹ میں اتنی ہلاقت نہیں ہے کہ جو حیوان کی موت واقع کرنے کے لئے کافی ہو، اس لئے اس موقع پر اس کی سخت گرانی ضروری ہے کہ اس عمل کے ذریعہ کسی حیوان کی موت واقع نہ ہو جائے، اور مردہ ہونے کی حالت میں وہ جانور آگئے نہ نکل جائے، لیکن اس کے باوجود بھی اس عمل کا ترک اولی ہے، تاکہ شک و شبہ باقی نہ رہے۔

﴿۲﴾ جہاں تک گھونٹے والی چھری سے ذبح کرنے کا تعلق ہے تو یہ چھری چکلی کے مشابہ ہوتی ہے اور اس کے کنارے تیز ہوتے ہیں، اور یہ چکلی مسلسل تیزی کے ساتھ گھومتی رہتی ہے اور مرغیوں کی گرد نیں اس کے کناروں پر گزرتی ہیں جس کے نتیجے میں ان کی گرد نیں خود بخود کٹ جاتی ہیں، اور ظاہر یہ ہے کہ اس چھری کے ذریعہ مرغی کی تمام رگیں کٹ جاتی ہیں۔ لیکن بعض اوقات کسی وجہ سے مرغی اس حک میں اس طرح حرکت کر

جاتی ہے کہ اس کے نتیجے میں مرغی کی گردن اس گھونٹے والی چھری کے سامنے پوری طرح نہیں آتی، جس کی وجہ سے بعض اوقات اس کی گردن بالکل نہیں کھلتی؛ اور بعض اوقات اتنی تھوڑی سی کلٹتی ہے کہ جس کی وجہ سے اس کی تمام رگیں کھلنے میں مشکل ہو جاتا ہے۔ اور ان دونوں صورتوں میں اس کے ذریعہ ”ذکاۃ شرعی“ حاصل نہیں ہوتی۔

﴿۳﴾ جہاں تک ”تسمیہ“ پڑھنے کا تعلق ہے تو اس طریقے سے ذبح کرنے کی صورت میں اس پر عمل کرنا بہت مشکل ہے، پہلی مشکل ذانع کی تعین میں ہے، کیونکہ ”تسمیہ“ پڑھنا ذانع پر واجب ہے، حتیٰ کہ اگر ایک شخص ”تسمیہ“ پڑھے اور دوسرا شخص ذبح کرے تو یہ صورت جائز نہیں، لہذا اب سوال یہ ہے کہ اس مشینی ذبح کے عمل میں ”ذانع“ کون ہے؟ اس کا ایک جواب تو یہ دیا جاسکتا ہے کہ جس شخص نے پہلی مرتبہ وہ مشین اشارث کی وہ ”ذانع“ ہے، کیونکہ بھلی کی مشینوں کی تمام کارروائیاں اس کی طرف منسوب ہوتی ہیں جس نے وہ مشین چلائی ہے، اس لئے کہ ”آل“ (مشین) ذوی العقول نہیں ہے کہ اس کی طرف فعل کی نسبت کی جائے، لہذا فعل کی نسبت اسی شخص کی طرف کی جائے گی جس نے اس ”آل“ کو استعمال کیا ہے، اور ”آل“ کے واسطے سے وہی شخص ”فاعل“ کہلائے گا۔

لیکن یہاں مشکل یہ ہے کہ جس شخص نے صحیح کے وقت پہلی مرتبہ مشین اشارث کر دی تو بس وہ ایک ہی مرتبہ مشین اشارث کرتا ہے، پھر وہ مشین مسلسل سارے اوقات کار میں چلتی رہتی ہے اور بعض اوقات دن رات وہ

مشین چلتی رہتی ہے اور ہزاروں مرغیوں کی گرد نیں کاٹ دیتی ہے، اب اگر مشین چلانے والے نے صحیح پہلی مرتبہ مشین اشارت کرتے وقت "بسم اللہ" پڑھ لی تو کیا ایک مرتبہ کی "بسم اللہ" ان ہزاروں مرغیوں کے لئے کافی ہوگی جو سارا دن اس مشین کے ذریعہ ذبح ہوتی رہیں؟ قرآن کریم کی آیت:

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يَدْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ

سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ہر حیوان کے ذبح کے وقت مستقل "بسم اللہ" پڑھنا ضروری ہے کہ "بسم اللہ" پڑھنے کے فوراً بعد اس کو ذبح کر دیا جائے۔ چنانچہ فقہاء کرام نے اس کی بنیاد پر مندرجہ ذیل مسائل استنباط فرمائے ہیں:

### پہلا مسئلہ

چنانچہ فتاویٰ ہندیہ میں ہے کہ:

وَأَمَّا الشَّرْطُ الَّذِي يَرْجِعُ إِلَى مَحْلِ الذِّكَاءِ،

فَمِنْهَا تَعْبِينَ الْمَحْلَ بِالْتِسْمِيَّةِ فِي الذِّكَاءِ

الْأُخْتِيَارِيَّةِ، وَعَلَى هَذَا يَخْرُجُ مَا إِذَا ذُبْحَ وَ

سَمِّيَ شَمْ ذُبْحَ أُخْرَى، يَظْنَنُ أَنَّ التِّسْمِيَّةَ

الْأُولَى تَجْزِي عَنْهُمَا لَمْ تَؤْكِلْ فَلَا بَدْأَنَ

يَجْدِدُ لَكُلَّ ذَبِيْحَةٍ تِسْمِيَّةً عَلَى حَدَّةٍ۔ (۱)

(۱) فتاویٰ ہندیہ، کتاب الذبائح، باب الاول، ج ۵، ص ۲۸۶۔

پس وہ شرط جو محل ذکاۃ سے متعلق ہے، ان میں سے ایک شرط یہ ہے کہ ذکاۃ اختیاریہ میں تسمیہ کے ساتھ محل تسمیہ کو متعین کرنا ہے، لہذا اس شرط کی وجہ سے یہ صورت حد جواز سے خارج ہو جائے گی کہ اگر ایک شخص نے ذنک کیا اور تسمیہ پڑھی اور پھر دوسرا جانور اس خیال سے ذنک کر لیا کہ پہلی تسمیہ دونوں کی طرف سے کافی ہو جائے گی تو یہ دوسرا جانور نہیں کھایا جائے گا، لہذا ہر ذبیحہ کے لئے علیحدہ جدید بسم اللہ پڑھنا ضروری ہے۔

### دوسرا مسئلہ

فتاویٰ ہندیہ میں ہے کہ:

وَلَوْ أَضْبَعَ شَاءَ وَأَخْذَ السَّكِينَ وَسَمَّى ثُمَّ  
تَرَكَهَا وَذَبَحَ شَاءَ أُخْرَى وَتَرَكَ التَّسْمِيَةَ  
عَامِدًا عَلَيْهَا لَا تَحْلُ، كَذَا فِي الْخَلاصَةِ (۱)  
اگر کسی شخص نے بکری کو ذنک کرنے کے لئے لٹایا اور چھری ہاتھ میں لی اور بسم اللہ پڑھی پھر اس بکری کو چھوڑ دیا، اور دوسرا بکری پکڑ کر ذنک کر دی اور اس

پر عمدًا بسم اللہ پڑھنا چھوڑ دیا تو یہ بکری حلال نہیں  
ہوگی۔

### تیرامسکل

فتاویٰ ہندیہ میں ہے:

وإذا أضجع شاة ليدبح و سمي عليها ثم  
كلم انساناً، أو شرب ماءً أو حدد سكيناً أو  
أكل لقمةً أو ما أشبه ذلك من عمل لم  
يكتش، حلّت بتلك التسمية، وإن طال  
ال الحديث و كثرة العمل كثرة أكلها، وليس في  
ذلك تقدير، بل ينظر فيه إلى العادة، إن  
استكثره الناس في العادة يكون كثيراً، وإن  
كان يعد قليلاً فهو قليل۔ (۱)

اگر ایک شخص نے بکری کو ذبح کرنے کے لئے لٹایا  
اور اس پر بسم اللہ بھی پڑھ لی، پھر کسی انسان سے بات  
کی یا پانی پیا، یا چھری تیز کی، یا ایک لقمة کھایا، یا اس  
جیسا کوئی معمولی کام کر لیا (اور پھر اس جانور کو ذبح

کیا) تو اس صورت میں پہلی پڑھی ہوئی تسمیہ کے ذریعہ یہ بکری حلال ہو جائے گی۔ اور اگر بسم اللہ پڑھنے کے بعد بھی بات چیت کر لی، یا بہت زیادہ کام کر لیا اور پھر بکری ذنع کی تو اس بکری کو کھانا مکروہ ہے۔ اور عمل کے کثیر اور قلیل ہونے کی کوئی حد مقرر نہیں ہے، بلکہ اس سلسلے میں عادت کو دیکھا جائے گا، اگر عادۃ لوگ کسی عمل کو کثیر سمجھتے ہیں تو وہ کثیر شمار ہو گا اور جس عمل کو عادۃ قلیل سمجھتے ہیں اس کو قلیل سمجھا جائے گا۔

علامہ ابن قدامہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

والتسمیة على الذبیحة معتبرة حال الذبحة  
أو قریباً منه كما تعتبر على الطهارة - وان  
سمی على شاة ثم أخذنا خری فذبحها  
بتلك التسمیة لم يجز ، سواء أرسل  
الأولی أو ذبحها ، لأنه لم يقصد الثانية بهذه  
التسمیة - وإن رأى قطیعاً من الغنم فقال:  
بسم الله، ثم أخذ شاه فذبحها بغير تسمیة  
لم يحل - وإن جهل کون ذلك لا يجزئ لم

يجر مجرى النسيان، لأن النسيان يسقط  
المؤاخذة والجاهل مؤاخذ، ولذلك  
يفطر الجاهل بالأكل فى الصوم دون  
الناسى، وإن أضجع شاة ليدبحها وسمى ثم  
القى السكين وأخذ أخرى اوردة سلاماً  
أو كلام انساناً أو استسقى ماء ونحو ذلك و  
ذبح حل، لأنه سمي على ذلك الشاة  
بعينها ولم يفصل بينهما الا بفصل يسير  
فأشبه مالولم يتكلم (۱)

### چو تھا مسئلہ

فرمایا کہ ذبیحہ پر وہ "تسمیہ" معتبر ہے جو ذبح کے وقت  
پڑھا جائے یا ذبح کے بالکل قریبی وقت میں پڑھا  
جائے، جیسا کہ طہارت میں بھی ایسا ہی "تسمیہ" معتبر  
ہے، لہذا اگر کسی شخص نے ایک بکری پر تسمیہ پڑھا، پھر  
اس نے دوسری بکری پکڑی اور پہلے "تسمیہ" کے  
نتیجے میں اس کو ذبح کر دیا تو یہ "تسمیہ" کافی نہیں ہے،

(اور اس دوسری بکری کا کھانا حلال نہیں) چاہے پہلی بکری کو اس نے چھوڑ دیا ہو یا ذبح کر دیا ہو، وجہ اس کی یہ ہے کہ اس نے دوسری بکری کے ارادے سے تمیہ نہیں پڑھا تھا۔

### پانچواں مسئلہ

اگر کسی شخص نے بکریوں کا ریوڑ دیکھ کر "بسم اللہ" کہا اور پھر اس میں سے ایک بکری پکڑ کر "بسم اللہ" کے بغیر ذبح کر دیا تو یہ بکری حلال نہیں ہوگی، اور اگر وہ جہالت کی وجہ سے ایسا کرے تب بھی وہ پہلی "بسم اللہ" کافی نہیں ہوگی، اس لئے "جہالت" کو "نیان" کے قائم مقام نہیں کیا جائے گا، کیونکہ "نیان" موانenze کو ساقط کر دیتا ہے اور "جہل" قابل موانenze ہوتا ہے۔ اس لئے روزہ کی حالت میں "جہالت" سے کھالینے سے وہ مفطر صوم ہو جائے گا اور بھول کر کھالینے سے مفطر صوم نہیں ہو گا۔

### چھٹا مسئلہ

اگر کسی شخص نے ذبح کرنے کے لئے بکری کو لٹایا اور

اس پر ”بِسْمِ اللَّهِ“ پڑھی، پھر جو چھری ہاتھ میں تھی اس کو  
چھینک دیا اور دوسری چھری اٹھائی، یا ”بِسْمِ اللَّهِ“ پڑھنے  
کے بعد کسی کے سلام کا جواب دیا، یا کسی سے بات  
کر لی، یا پانی طلب کیا، یا اس جیسا کوئی مختصر عمل کر لیا،  
اور پھر بکری کو ذبح کیا تو وہ بکری حلال ہو گی، اس لئے  
کہ اس نے بعینہ اس بکری پر ”بِسْمِ اللَّهِ“ پڑھی تھی۔ اور  
”بِسْمِ اللَّهِ“ اور ذبح کے درمیان معمولی درجے کا فصل کیا  
ہے، لہذا یہ فصل ”بِسْمِ اللَّهِ“ کے بعد کوئی بات نہ کرنے  
کے مثابہ ہو گیا۔

ہلامہ مساق مالکی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

قال مالک : لابد من التسمية عند الرمي  
وعند إرسال الجوارح و عند الذبح لقوله  
(وَأَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ) (۱)

امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ قرآن کریم کی آیت:  
وَأَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ۔

کی وجہ سے تیر چھینکتے وقت اور شکاری جانور کو چھوڑتے

(۱) التاج و الإکلیل بہامش مواہب الجلیل، کتاب الذکاء،

وقت اور ذبح کے وقت تسمیہ پڑھنا ضروری ہے۔

مندرجہ بالا فتحی عبارات اس بارے میں بالکل صریح ہیں کہ جو جمہور ائمہ ذبح کے وقت تسمیہ پڑھنے کو جانور کے حلال ہونے کے لئے شرط قرار دیتے ہیں، انہی جمہور ائمہ کے نزدیک اس تسمیہ کا معین جانور پر ہونا اور ذبح کے وقت تسمیہ پڑھنا، اور تسمیہ اور ذبح کے درمیان معتدلبہ فاصلہ نہ ہونا بھی شرط ہے۔ یہ تمام شرائط مندرجہ بالا مشینی ذبح کے طریقے میں نہیں پائی جاتیں، اس لئے کہ جس شخص نے پہلی مرتبہ مشین کو اسٹارٹ کرتے وقت بسم اللہ پڑھ لی، اس نے معین مرغی پر بسم اللہ نہیں پڑھی، اور اس کی "بسم اللہ" اور ہزاروں مرغیوں کے ذبح کے درمیان بڑا فاصلہ بھی موجود ہے، بعض اوقات یہ فاصلہ پورے دن تک لمبا ہو جاتا ہے اور بعض اوقات پورے دن رات اور بعض اوقات دو دو دن کا فاصلہ ہو جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ وہ ایک مرتبہ پڑھی گئی "بسم اللہ" ان تمام حیوانات کی ذکاۃ کے لئے کافی نہیں ہوگی۔

اور مشینی ذبح کی یہ صورت اس مسئلے کے زیادہ قریب ہے جو علامہ ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ نے "المغنى" میں بیان فرمایا ہے کہ اگر کسی شخص نے بکریوں کا ریوڑ دیکھا اور ان پر ایک مرتبہ "بسم اللہ" پڑھ دی اور پھر اس ریوڑ میں سے ایک بکری پکڑ کر "بسم اللہ" کے بغیر ذبح کر لی تو وہ بکری حرام ہوگی۔ (۱)

(۱) یہ مسئلہ "فتاویٰ ہندیہ" میں بھی موجود ہے۔ جلد ۵، ص ۲۸۹۔

البته اس مسئلے پر اس عبارت سے اشکال پیدا ہوتا ہے جو بعض فقهاء  
نے بیان فرمائی ہے، وہ یہ کہ:

ولو أَضْجَعَ إِحْدَى الشَّاتِينَ عَلَى الْأُخْرَى  
تَكْفِي تَسْمِيَةً وَاحِدَةً إِذَا ذَبَحَهُمَا يَامِرَار  
وَاحِدٌ۔ وَلَوْ جَمِعَ الْعَصَافِيرَ فِي يَدِهِ فَذَبَحَ  
وَسَمَى وَذَبَحَ آخَرَ عَلَى أَثْرِهِ وَلَمْ يَسْمِ لَمْ  
يَحْلِ الثَّانِيُّ وَلَوْ أَمْرَ السَّكِينَ عَلَى الْكُلِّ جَازَ  
بِتَسْمِيَةِ وَاحِدَةٍ۔ (۱)

اگر ایک بکری دوسری بکری کے اوپر لٹا دی تو اس  
صورت میں ایک ہی "تسمیہ" کافی ہوگی، بشرطیکہ ایک  
ہی مرتبہ چھری پھیرتے ہوئے دونوں کو ذبح کر  
دے۔ اگر کسی شخص نے اپنے ہاتھ میں بہت سی چڑیاں  
پکڑ لیں، پھر بسم اللہ پڑھ کر ایک کو ذبح کیا، اس کے  
فوراً بعد دوسری کو ذبح کر دیا اور دوسری پر "بسم اللہ"  
نہیں پڑھی تو یہ دوسری حلال نہیں ہوگی۔ اور اگر تمام  
چڑیوں پر ایک ہی مرتبہ میں چھری پھیر دی تو پھر ایک  
"بسم اللہ" کے ساتھ سب حلال ہو جائیں گی۔

بعض اوقات یہ وہم پیدا ہوتا ہے کہ زیر بحث "مشینی ذنع" کا مسئلہ دو بکریوں کو ایک دوسرے پر لٹا کر ذنع کرنے اور ایک ہاتھ میں بہت سی چڑیاں پکڑ کر ان کو ایک مرتبہ میں ذنع کرنے کے مشابہ ہے، لہذا جس طرح مندرجہ بالا دو مسئللوں میں ایک ہی "تمیسیہ" کافی ہے، اسی طرح "مشینی ذنع" میں بھی ایک ہی مرتبہ "تمیسیہ" پڑھنا کافی ہونا چاہئے۔

لیکن صحیح بات یہ ہے کہ ہمارا زیر بحث مسئلہ مندرجہ بالا دونوں صورتوں پر منطبق نہیں ہوتا، اس لئے کہ ان دونوں مسئللوں کی صورت تو یہ ہے کہ ان میں دو بکریوں کا ذنع یا بہت سی چڑیوں کا ذنع ایک ہی مرتبہ میں ہو جاتا ہے اور ذنع اور تمیسیہ کے درمیان معتدے فصل واقع نہیں ہوتا۔ اسی وجہ سے مذکورہ بالا جزویہ میں اس کی تصریح موجود ہے کہ اگر ذنع کرنے والا بہت سی چڑیاں اپنے ہاتھ میں پکڑ لے اور پھر "بسم اللہ" پڑھنے کے بعد ایک چڑیا کو ذنع کرے اور پھر اس کے فوراً بعد دوسری چڑیا ذنع کرے تو یہ دوسری چڑیا حلال نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس چڑیا کا ذنع اس چڑیا نے منفصل ہو گیا جس کو پہلی مرتبہ میں ذنع کیا گیا۔

جہاں تک ہمارے زیر بحث مسئلے کا تعلق ہے اس کے بارے میں ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ جو مرغیاں پورے ایک دن یا دو دن تک مشین کے ذریعہ ذنع کی گئیں وہ سب کی سب ایک ہی مرتبہ ذنع کر دی گئیں، بلکہ اس کے اندر ذنع کی بہت سی کارروائیاں ہوتی ہیں اور ہر کارروائی پہلی کارروائی کے بعد ہوتی ہے، لہذا دونوں صورتوں میں فرق واضح ہے۔

بہر حال! مندرجہ بالا تفصیل سے یہ واضح ہو گیا کہ ایک دن یادووں کی تمام مرغیوں کے ذبح کے لئے مشین اسارت کرنے والے کا صرف ایک مرتبہ "تمیہ" پڑھ لینا کافی نہیں ہے۔ اگر یہ طریقہ اختیار کیا جائے کہ گھومنے والی چھری کے پاس ایک آدمی کھڑا کر دیا جائے، تاکہ جس وقت مرغی چھری کے پاس پہنچے اس وقت وہ "تمیہ" پڑھے اور پھر چھری اس مرغی کی گردن کاٹ دے، یہ طریقہ میں نے کینیڈا کے ایک مذبح خانہ میں دیکھا ہے، اس طریقہ کا میں "تمیہ" کے شرعاً معتبر ہونے میں کوئی اشکالات ہیں۔

### پہلا اشکال

پہلا اشکال یہ ہے کہ "تمیہ" کا ذبح سے صادر ہونا ضروری ہے اور یہ شخص جو گھومنے والی چھری کے پاس کھڑا ہے، اس کا ذبح کی کارروائی سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لئے کہ نہ تو اس نے مشین اسارت کی ہے اور نہ اس نے چھری گھمائی ہے اور نہ ہی اس نے مرغی کو چھری کے قریب کیا ہے، بلکہ ذبح کی تمام کارروائی سے اس شخص کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ لہذا اس کا "تمیہ" ذبح کا تنسیہ نہیں ہے۔

### دوسرा اشکال

دوسرا اشکال یہ ہے کہ گھومنے والی چھری کے پاس چند سینڈوں کے وقفہ سے بے شمار مرغیاں آتی ہیں اور اس چھری کے پاس کھڑے ہونے

والے شخص کے لئے یہ ممکن ہی نہیں ہوتا کہ وہ آنے والی بے شمار مرغیوں میں سے ہر ایک پر کسی فصل کے بغیر بسم اللہ پڑھ سکے۔

### تیرا اشکال

تیرا اشکال یہ ہے کہ مشین کے پاس کھڑا ہونے والا شخص انسان ہی تو ہے، وہ کوئی آٹو میک مشین نہیں ہے، اس لئے یہ ممکن نہیں ہے کہ وہ "تیسیہ" پڑھنے کے علاوہ کسی دوسرے کام میں مشغول ہی نہ ہو، بعض اوقات اس کو ایسی ضروریات بھی پیش آئیں گی جو اس کو "تیسیہ" پڑھنے سے روک دیں گی، اور اوقت دیسیوں مرغیاں گھونٹنے والی چھری پر گزر جائیں گی اور وہ "تیسیہ" کے بغیر ذبح ہو جائیں گی۔ چنانچہ میں نے کینیڈا کے مذکورہ مذبح خانے میں خود اس بات کا مشاہدہ کیا ہے کہ وہ شخص مشین کے پاس سے کچھ کچھ وقفہ کے لئے چلا جاتا تھا اور بعض اوقات یہ وقفہ آدھا گھنٹہ اور اس سے بھی لمبا ہو جاتا تھا۔

پھر اس آٹو میک مشین پر "تیسیہ" پڑھنے کے سلسلے میں ایک قابل غور بات اور بھی ہے: وہ یہ کہ ہم مشین کے اشارت کرنے کے عمل کو شکاری کرنے کو چھوڑنے پر قیاس کر لیں۔ کہ جس طرح وہاں پر شکار کو ہلاک کرنے کے وقت "تیسیہ" واجب نہیں ہے، بلکہ کتنے کو چھوڑنے کے وقت "تیسیہ" پڑھنا واجب ہے، اور بعض اوقات کتنا چھوڑنے میں اور شکار کو ہلاک کرنے کے درمیان طویل وقفہ ہو جاتا ہے۔ اور بعض اوقات شکاری کتنا ایک مرتبہ میں کئی جانور

شکار کر لیتا ہے، ظاہر ہے وہاں پر ایک ہی "تسمیہ" تمام جانوروں کے ہلاک ہونے کے لئے کافی ہو جاتی ہے، چنانچہ علامہ ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وإن سُمِّيَ الصَّانِدُ عَلَى صِيدِ فَأَصَابَ غَيْرَهُ  
حَلَّ، وَإِنْ سُمِّيَ عَلَى سَهْمٍ ثُمَّ أَلْقَاهُ وَأَخْذَ  
غَيْرَهُ فَرِمِيَ بِهِ لَمْ يَبْعِدْ مَا صَادَهُ بِهِ، لَأَنَّهُ لِمَالِمِ  
يُمْكِنُ اعْتَبَارُ التَّسْمِيَّةِ عَلَى صِيدِ بَعِينِهِ  
اعْتَبَرَتِ الْأَكْلَةُ الَّتِي يَصِيدُ بَهَا بِخَلْفِ  
الْذِبِحَةِ وَيُحْتَمِلُ أَنْ يَبْعَثْ قِيَاسًا عَلَى  
مَالُو سُمِّيَ عَلَى سَكِينٍ ثُمَّ أَلْقَاهَا وَأَخْذَ  
غَيْرَهَا وَسَقْوَطُ اعْتَبَارِ تَعْيِينِ الصِّيدِ لِمَشْقَتِهِ  
لَا يَقْتَضِي اعْتَبَارِ تَعْيِينِ الْأَكْلَةِ فَلَا يَعْتَبِرُ - (۱)

اگر شکار کرنے والے نے شکار پر "تسمیہ" پڑھی، پھر شکاری جانور نے اس خاص شکار کے بجائے دوسرے جانور کو شکار کر لیا تو یہ دوسرा جانور حلال ہو گا، اور ایک شخص نے ایک تیر پر "تسمیہ" پڑھی، پھر وہ تیر رکھ دیا اور دوسرा تیر اٹھایا اور اس کو شکار کی طرف چلا دیا تو

اس صورت میں وہ جانور مباح نہیں ہوگا، اس لئے کہ جب معین شکار پر "تمیسہ" پڑھنا ممکن نہ ہو تو اس صورت میں اس آلبے کا اعتبار کیا جائے گا جس سے شکار کیا جائے گا، بخلاف ذیجہ کے (کہ وہاں پر معین جانور پر "تمیسہ" پڑھنا ممکن ہے)۔ اور یہ بھی اختال ہے کہ مندرجہ بالا مسئلہ میں جانور کو مباح قرار دیا جائے۔ اس مسئلہ پر قیاس کرتے ہوئے کہ ایک شخص نے ایک چھری پر "تمیسہ" پڑھی پھر اس کو رکھ دیا اور دوسری چھری اٹھا کر ذبح کر دیا تو وہ جانور حلال ہو جاتا ہے۔ اور شکار میں مشقت کی وجہ سے تعین کا ساقط ہونا اس بات کا مقتضی نہیں ہے کہ آلبکی تعین کا اعتبار کیا جائے، لہذا آلبے کی تعین کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

مندرجہ بالا ساری تفصیل ذکاۃ اضطراریہ سے متعلق ہے، اور جبکہ ہمارا زیر بحث مسئلہ ذکاۃ اختیاریہ سے متعلق ہے اور حالت اختیاریہ کو حالت اضطراریہ پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

لیکن جب ہم اس طرف نظر کرتے ہیں کہ آج موجودہ دور میں تھوڑے وقت میں زیادہ پیداوار کی ضرورت پیدا ہو گئی ہے، اس لئے کہ آبادی زیادہ ہو چکی ہے اور صارفین کی تعداد زیادہ ہو چکی ہے اور ذبح

کرنے والوں کی تعداد کم ہے، اور دوسری طرف ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ شریعت نے مشقت کی وجہ سے شکار میں تعین کو ساقط کر دیا ہے جیسا کہ علامہ ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت سے ظاہر ہے اور اس جیسی چیزوں میں شریعت کا حرج دفع کرنا معہود بھی ہے، یہ صورت حال بعض اوقات صرف "تہیہ" کے مسئلے میں دفع حرج کے لئے اور لوگوں پر آسانی پیدا کرنے کے لئے حالت اختیاریہ کو حالت اضطراریہ پر قیاس کرنے کے لئے وجہ جواز پیدا کرتی ہے، اور میں اس رائے پر زیادہ قوت کے ساتھ قطعی فیصلہ نہیں کرتا، لیکن میں اسے قطعی فیصلے کے لئے علماء کرام کے سامنے بحث کے لئے پیش کرتا ہوں، اور اب تک اس کا میں نے فتویٰ نہیں دیا، خاص کر اس وقت جبکہ ہمارے پاس اس گھومنے والی چھری کا مناسب تبادل طریقہ موجود ہے اور وہ تبادل طریقہ اتنے ہی وقت میں ضرورت کی پیداوار کو پورا کر دیتا ہے۔ وہ تبادل طریقہ یہ ہے کہ اس آٹو میک مشین میں جو چھری لگی ہوئی ہے، اس کو ہٹا دیا جائے، اس جگہ پر چار مسلمان کھڑے کر دیئے جائیں اور جب لٹکی ہوئی مرغیاں ان کے پاس سے گزریں تو باری باری ایک ایک شخص بسم اللہ پڑھتے ہوئے مرغیوں کو ذبح کرتا رہے۔

یہ طریقہ جزیرہ ری یونین کے ایک بہت بڑے مذبح خانے کے حضرات کے سامنے بطور تجویز کے پیش کیا، چنانچہ انہوں نے اس تجویز پر عمل کیا، ان کا تجربہ یہ بتاتا ہے کہ اس طریقے کے ذریعے پیداوار میں ذرہ برابر بھی کمی واقع نہیں ہوئی، اسلئے کہ وہ چھری جتنے وقت میں جتنی مرغیاں کاٹ

رہی تھی، وہ چار افراد بھی اتنے وقت میں اتنی ہی مرغیاں ذبح کر رہے تھے۔ اور یہ آٹوینک میں بھی انسانی طاقت کے استعمال سے بالکلیہ بے نیاز نہیں ہوتی، چنانچہ ہم نے اس کا خود مشاہدہ کیا ہے کہ جن مقامات پر سے وہ لکھی ہوئی مرغیاں گزرتی ہیں، ان میں سے بعض مقامات پر لوگوں کو کھڑا کرنے پر مجبور ہوتے ہیں، چنانچہ وہ لوگ اپنے ہاتھوں یا آلات کے ذریعے مرغیوں کے پیٹ سے آنسیں نکالتے ہیں۔ اور کوئی مذبح خانہ ایسا نہیں دیکھا جو اس جیسے انسانی عمل سے بالکل بے نیاز ہو، لہذا اگر اس جیسے کاموں کیلئے وہ لوگوں کو کھڑا کرتے ہیں تو ذبح کے عمل کے لئے بھی وہ چار افراد کو کھڑا کر سکتے ہیں، اس طرح شرعی طریقہ پر مسلمان ذبح کرنے والوں کے ہاتھوں سے ”تسیبیہ“ کے ساتھ ان مرغیوں کا ذبح ہو جائے گا اور آگے کے باقی امور میں انہم دے گی۔

جزیرہ ری یونین کے علاوہ میں نے جنوبی افریقہ کے شہر در بن کے قریب اس سے زیادہ بڑا مذبح خانہ دیکھا، جس کی یومیہ پیداوار ہزار ہا مرغیوں تک پہنچی ہوئی ہے، انہوں نے مسلمانوں کی یہ تجویز مانتے ہوئے اس کو شروع کر دیا اور اب کسی مشقت کے بغیر اس پر عمل کر رہے ہیں۔

اسی طرح جب میں نے کینیٹا کے مذبح خانہ کا معاونہ کیا تو ان کے سامنے بھی میں نے یہ تجویز پیش کی تو انہوں نے مسلمانوں کے مطالبہ پر اس طریقے پر عمل کرنے پر آمدگی کا اظہار کیا، لیکن انتہائی افسوس کے ساتھ یہ کہنا

پڑ رہا ہے کہ وہاں کی "جعیت المُسْلِمِینَ" جو اس بات کا سٹیفیکٹ جاری کرتی ہے کہ فلاں مذبح خانے کا گوشت حلال ہے، اس نے اس تجویز کو قبول نہیں کیا۔

لہذا جب تک یہ تبادل طریقہ موجود ہے اس وقت تک اس مشینی چھری کی بہت زیادہ ضرورت نہیں، اور اس تبادل طریقے کے ہوتے ہوئے ذکاۃ اختیاریہ کو ذکاۃ اضطراریہ پر قیاس کرنے کی بھی ضرورت نہیں۔

### گرم پانی سے مرغی گزارنا

مشینی ذبح کا آخری مسئلہ ان مرغیوں کو گرم پانی سے گزارنے کا مسئلہ ہے، چنانچہ ان مرغیوں کو "گھونٹے والی چھری" سے گزارنے کے بعد ان کو ایک ایسی جگہ سے گزارا جاتا ہے جہاں ان پر اوپر کی طرف سے گرم پانی گرایا جاتا ہے تاکہ اس سے مرغی کے پر جھٹر جائیں، البتہ اس گرم پانی پر دو اشکال پیدا ہوتے ہیں۔

ایک اشکال یہ ہے کہ اگر گھونٹے والی چھری کے ذریعہ سے ان مرغیوں کی ریکیں شرعی طریقے پر نہیں کشیں تو ہو سکتا ہے کہ ان کے اندر حیات باقی ہو، اور پھر جب ان کو گرم پانی سے گزارا گیا تو اب اس میں یہ احتمال ہے کہ ان مرغیوں کی موت اس گرم پانی کی وجہ سے واقع ہوئی ہو۔

دوسری اشکال بعض حضرات نے یہ کیا ہے کہ ان مرغیوں کے پیٹ سے آنٹی اور گندگی نکالنے سے پہلے ہی ان کو گرم پانی سے گزارا جاتا ہے اور

بعض مرتبہ گرم پانی میں جوش دینے کی وجہ سے اس کی نجاستیں حیوان کے گوشت کے اندر سراپیت کر جاتی ہیں، اور فقہاء کرام نے یہ مسئلہ لکھا ہے کہ اس قسم کا حیوان کبھی حلال نہیں ہوتا، چنانچہ درختار میں ہے کہ:

وَكَذَا دَجَاجَةٌ مَلَقَاهَا حَالَةٌ غَلَى الْمَاءِ لِلنَّفْسِ

قَبْلَ شَقَّهَا۔

یہی حکم اس مرغی کا ہے جس کو شق کرنے سے پہلے  
البته پانی میں ڈال دیا جائے۔

مندرجہ بالا عبارت کے تحت علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے

ہیں:

قال في الفتح: إنها لاظهور أبداً لكن على  
قول أبي يوسف تطهر والعلة - والله أعلم -

تشربها النجاسة بواسطه الغليان - (۱)

فتح میں فرمایا کہ ایسی مرغی کبھی بھی پاک نہیں ہو سکتی،  
لیکن امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ کے قول کے مطابق  
پاک ہو سکتی ہے، پاک نہ ہونے کی علت - والله أعلم - یہ ہے  
کہ گرم پانی کے نتیجے میں نجاست گوشت کے اندر  
جذب ہو جاتی ہے۔

لیکن مندرجہ بالا اشکال ہمارے زیر بحث مسئلہ پر وار دنیں ہوتا، اس لئے کہ مرغی کو جس گرم پانی سے گزارا جاتا ہے اس کا درجہ حرارت "جوش" اور "غلیان" تک پہنچا ہوانہیں ہوتا، کیونکہ سو درجہ حرارت سے کافی کم گرم ہوتا ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ اس مرغی کو گرم پانی میں چند منٹ سے زیادہ نہیں رکھا جاتا اور اتنی مدت نجاست کے گوشت میں سرایت کرنے کے لئے کافی نہیں۔ اور جن فقہاء نے اس مرغی کو جس قرار دیا ہے، وہ اس صورت میں ہے کہ جب کہ پانی ابلجے کی حد تک گرم ہو اور اس پانی کے اندر مرغی اتنی دیر تک پڑی رہے کہ اس کے نتیجے میں نجاست گوشت کے اندر سرایت کر جائے، چنانچہ علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ علیہ نے مذکورہ بالا مسئلہ ذکر کرنے کے بعد فرمایا:

وعلیه اشتهرأن اللحم السميط بمصر  
نجس لكن العلة المذكورة لاتثبت مالم  
يمكث اللحم بعد الغليان زماناً يقع في مثله  
التشرب والد خول في باطن اللحم، وكل  
منهما غير متحقق في السميط حيث لا  
يصل إلى حد الغليان - ولا يترك فيه إلا  
مقدار ماتصل الحرارة إلى ظاهر الجلد  
لتتحلل مسام الصوف، بل لوترك يمنع

## انقلاب الشعر (۱)

اسی مسند کی بنیاد پر یہ مشہور ہے کہ مصر کا "جم سیط" ناپاک ہے، لیکن مذکورہ علت (غلیان کی وجہ سے نجاست کا گوشت کے اندر سرایت کرنا) اس وقت تک نہیں پائی جاسکتی جب تک وہ گوشت پانی میں جوش آنے کے بعد اتنی دیر تک اس پانی میں نہ پڑا رہے کہ اس کے نتیجے میں گوشت کے اندر تک وہ نجاست سرایت کر جائے، اور "سیط" کے اندر یہ دونوں باتیں نہیں پائی جاتیں، کیونکہ ایک تو وہ پانی "غلیان" کی حد تک گرم نہیں ہوتا، دوسرے یہ کہ گوشت کو اس پانی میں صرف اتنی دیر کے لئے رکھا جاتا ہے کہ اس پانی کی حرارت اس کی ظاہری کھال تک پہنچ جائے، تاکہ اس کی کھال کے مسامات کھل جائیں، کیونکہ اگر اس کو پانی میں نہ ڈالیں بلکہ دیسے ہی چھوڑ دیں تو اس کے پر اور بال نہیں اکھاڑے جاسکتیں گے۔

مندرجہ بالا صورت اس گرم پانی پر پوری طرح صادق آتی ہے جس پانی سے مرغیوں کو اس مشینی ذبح کے عمل کے دوران گزارا جاتا ہے، اوز میں

نے خود اس پانی کے اندر ہاتھ ڈال کر دیکھا ہے تو وہ پانی غلیان اور جوش کی حد تک پہنچتا تو دور کی بات ہے، اس پانی میں تو ہاتھ بھی نہیں جل رہا تھا۔

## مرغی کے مشینی ذبح کی مندرجہ بالا بحث کے نتائج

اوپر ہم نے مرغی کے مشینی ذبح کا جو تفصیلی طریقہ بیان کیا ہے، اس میں شرعی نقطہ نظر سے مندرجہ ذیل خرابیاں موجود ہیں۔

### ۱) پہلی خرابی

بعض مذبح خانوں میں ذبح سے پہلے مرغیوں کو بجلی کے کرنٹ والے ٹھنڈے پانی میں غوط دیا جاتا ہے، جس میں یہ اندیشہ ہوتا ہے کہ اس کی وجہ سے ذبح سے پہلے ہی اس کی موت واقع نہ ہو جائے، کیونکہ بعض ماہرین کا خیال ہے کہ اس کرنٹ کے نتیجے میں ۹۰٪ فیصد مرغیوں کے دل کی حرکت رک جاتی ہے۔ واللہ اعلم۔

### ۲) دوسری خرابی

اکثر اوقات تو اس مشین میں لگی ہوئی گھومنے والی چھری مرغی کی گردن کی رگوں کو کامنے کے لئے کافی ہو جاتی ہے، البتہ بعض اوقات اس مرغی کی گردن اس چھری تک پوری طرح نہیں پہنچ پاتی، جس کے نتیجے میں یا تو مرغی کا گلا بالکل نہیں کشنا، یا تھوڑا بہت کٹ جاتا ہے اور کچھ رگیں کٹنے سے رہ جاتی

ہیں۔

### ﴿۳﴾ تیسری خرابی

اس چھری کے ہوتے ہوئے یہ ممکن نہیں ہے کہ ہر مرغی پر "تمیہ" پڑھی جاسکے، اور میں اشارت کرتے وقت "تمیہ" پڑھنا یا چھری کے پاس کھڑے ہونے والے شخص کا "تمیہ" پڑھنا شرعی تقاضہ کو پورا نہیں کرتا۔

### ﴿۴﴾ چوتھی خرابی

جس گرم پانی سے مرغیوں کو گزارا جاتا ہے، اس میں یہ اندیشہ ہوتا ہے کہ جن مرغیوں کی گردن بالکل نہیں کٹیں یا جن کی ناقص کٹی ہیں، اس پانی میں سے گزارنے کی وجہ سے ان کی موت واقع نہ ہو جائے۔

مندرجہ بالا چار خرابیوں میں غور کرنے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان خرابیوں کو دور کرنا مشکل نہیں ہے، اور اس مشینی ذبح کے طریقہ کار میں تھوڑی سی ترمیمات سے اس کو شریعت کے مطابق بنایا جاسکتا ہے۔ اور وہ ترمیمات مندرجہ ذیل ہیں:

### پہلی ترمیم

پہلی ترمیم یہ ہے کہ مٹھنے سے پانی میں بچلی کا کرنٹ نہ چھوڑا جائے، یا اس بات کا یقین حاصل کر لیا جائے کہ اس کے نتیجے میں اس مرغی کے دل کی

حرکت بند نہ ہو جائے۔

### دوسری ترمیم

اس مشین سے چھپری نکال دی جائے اور اس کی جگہ پر چند مسلمان یا اہل کتاب کھڑے کئے جائیں اور جب مرغیاں ان کے سامنے سے گزریں تو ان میں سے ہر ایک باری ہر مرغی پر "تمیہ" پڑھتے ہوئے ان کو ذبح کرے، جس کا تفصیلی طریقہ میں نے پیچھے عرض کر دیا، اور مسلمانوں کے مطالبہ کرنے پر بڑے بڑے ذبح خانوں کے حضرات نے اپنے ہاں یہ طریقہ جاری کیا ہے اور اس کی وجہ سے ان کی پیداوار کی تعداد میں بھی کمی واقع نہیں ہوئی۔

### تیسرا ترمیم

اس بات کا یقین ہونا ضروری ہے کہ جس گرم پانی سے مذبوحہ مرغیوں کو گزار جاتا ہے وہ "غلیان" کی حد تک گرم نہ ہو۔  
مندرجہ بالا تین ترمیمات کے بعد مشین سے ذبح شدہ مرغیاں حلال ہوں گی۔

## چوپاؤں کا مشینی ذبح

جہاں تک چوپائے یعنی گائے اور بکری جیسے بڑے جانوروں کے مشین سے ذبح کا تعلق ہے تو اس کا طریقہ مرغی کے ذبح کے طریقے سے مختلف ہے، اس میں مشینی چھری کے ذریعہ جانور کی روح نہیں نکالی جاتی، بلکہ ایسے اعمال کے ذریعہ اس کی روح نکلتی ہے جس کو انسان انجام دیتا ہے۔ ان اعمال میں سے ایک عمل ”دم گھوٹنا“ ہے، چنانچہ آج کل ذبح کے جس طریقے کو ”انگریزی طریقہ“ کہا جاتا ہے اس میں یہ پایا جاتا ہے، اس طریقے میں دو پسلیوں کے درمیان سے سینہ چاک کیا جاتا ہے اور اس میں ہوا بھری جاتی ہے، حتیٰ کہ پسپ کے ہوا کے دباو کی نتیجے میں اس کا دم گھٹ جاتا ہے اور اس عمل کے ذریعہ اس کا خون بالکل خارج نہیں ہوتا۔ یہ بدیہی بات ہے کہ اس طریقہ سے ذبح شدہ حیوان ”منخنقة“ میں داخل ہے جس کی حرمت قرآن کریم میں منصوص ہے۔ اور ہم نے پچھے تفصیل سے بیان کیا ہے کہ ”خنق“ حیوان کے گوشت کو حرام کر دیتا ہے، چاہے یہ ”خنق“ مسلمان سے صادر ہو یا اکتابی سے صادر ہو۔ لہذا اس طریقے سے ”مخوق“ شدہ حیوان کی حیات کا کوئی راستہ نہیں ہے۔

لیکن آج کل اکثر مذبح خانوں میں گلے کے ایک حصے کو کاٹ کر یا گردن کو کاٹ کر اس کا خون بہا کر ذبح کا عمل مکمل کیا جاتا ہے، مگر چونکہ

حیوان کو زخمی کرنے کے متعدد طریقے رائج ہیں، اس لئے ہم یقین کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ آیا ان کے ذریعہ رگیں کٹ جاتی ہیں یا حیوان کو گردن کے علاوہ دوسری جگہ سے کٹا جاتا ہے، اور جانور اس وقت تک حلال نہیں ہو سکتا جب تک یہ یقین نہ ہو جائے کہ اس کے گلے کی تمام رگیں کاٹ دی گئی ہیں جن کا کاشنا شرعاً واجب ہے۔ البتہ اگر ذبح کرنے والا مسلمان ہو تو اس کے لئے یہ گنجائش ہے کہ وہ حیوان کو شرعی طریقے پر اس کی تمام رگیں کاٹ کر ذبح کرے۔

لیکن ان مذبح خانوں کے ذیجہ میں محل بحث بات یہ ہے کہ وہ لوگ اس پر اصرار کرتے ہیں کہ ذبح کے عمل کو شروع کرنے سے پہلے یا تو جانور کو بے ہوش کریں یا اس کو سُن کر دیں، اور ان کی نظر میں ذبح کے وقت جانور کی بے ہوشی کا یہ عمل حیوان کو راحت پہنچانے کے لئے اور اس کی تکلیف کو کم کرنے کے لئے واجب ہے، اور وہ لوگ حیوان کے مقید ہونے کی حالت میں اس کو روکنے کے لئے اور اس کی گردن کو سہولت کے ساتھ ذبح کرنے والے کے قریب لانے کے لئے بے شمار آلات استعمال کرتے ہیں۔

### جانور کو بے ہوش کرنے کے طریقے

ذبح کرنے سے پہلے جانور کو مختلف طریقوں سے بے ہوش کیا جاتا ہے:

۱۔ پہلا طریقہ جو بکثرت اختیار کیا جاتا ہے، وہ پستول کے ذریعہ بے

ہوش کرنا ہے، البتہ یہ پستول گولی چلانے والی پستول نہیں ہوتی، بلکہ اس پستول کو چلانے سے اس میں سے ایک سوئی یادھات کی سلاخ نکلتی ہے، اس پستول کو اس جانور کی پیشانی کے نتیجے میں رکھ کر چلا یا جاتا ہے، جس کے نتیجے میں اس میں سے سوئی یا سلاخ نکل کر اس جانور کے دماغ میں سوراخ کر دیتی ہے، جس کی وجہ سے جانور اپنا ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے، اس کے بعد اس کو ذبح کر دیا جاتا ہے۔

۲۔ بے ہوش کرنے کا دوسرا طریقہ یہ ہے کہ حیوان کی پیشانی پر ایک بڑا بھاری ہتوڑا مارا جاتا ہے۔ (جس کے نتیجے میں وہ اپنا ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے) چونکہ یہ طریقہ جیوان کے لئے تکلیف دہ ہے، اس لئے اکثر مذبح خانوں میں یہ طریقہ چھوڑ دیا گیا ہے اور اس کے بدلے "پستول" والا طریقہ اختیار کیا گیا ہے۔

۳۔ بے ہوش کرنے کا تیسرا طریقہ "گیس" کا استعمال ہے، اس طرح کہ حیوان کو ایسی جگہ پر بند کر دیا جاتا ہے جہاں خاص مقدار میں دوسری کاربن اکسائید ہوتی ہے، اور یہ گیس اس جانور کے دماغ پر اثر انداز ہوتی ہے، جس کے نتیجے میں وہ اپنا ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے، اس کے بعد اس کو ہاتھ سے ذبح کر دیا جاتا ہے۔

۴۔ بے ہوش کرنے کا چوتھا طریقہ "کرنٹ کے جھٹکے" کا استعمال ہے وہ اس طرح کہ چمٹی کی طرح کا ایک آله حیوان کے دونوں کانوں پر رکھا جاتا ہے اور اس آ لے سے بھلی کا کرنٹ چھوڑا جاتا ہے جو اس کے دماغ تک پہنچ

جاتا ہے، چنانچہ وہ جانور اس کرنٹ کے جھکٹ کی وجہ سے اپنا ہوش و حواس کھو بیٹھتا ہے۔

جانور کو بے ہوش کرنے کا شرعی حکم جانتے کے لئے اس پر دو جہت سے کلام کرنا ضروری ہے، اولًا: کیا اس طریقہ کو اختیار کرنا شرعاً جائز ہے؟ ثانیاً: اگر بے ہوش کرنے کے بعد مسلمان یا کتابی اس جانور کو شرعی طریقے پر ذبح کر دے تو کیا وہ جانور حلال ہو گا یا نہیں؟

جہاں تک اس طریقے کے شرعاً جائز ہونے کا تعلق ہے تو یہ اس بات پر موقوف ہے کہ اس طریقے کو اختیار کرنے سے جانور کی ذبح کی تکلیف میں کمی ہو جاتی ہے یا نہیں؟ اس لئے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک معروف حدیث میں حیوان کو ذبح کرتے وقت اس کے ساتھ اچھا سلوک کرنے اور اس کے ساتھ زمی کرنے کا حکم دیا ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

إِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ

فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَ وَلِيَحُدُّ أَحَدُكُمْ شُفَرَتَهُ

ولیرح ذبیحته۔ (۱)

(۱) صحيح مسلم كتاب الصيد، باب الأمر بـ حسان الذبح والقتل، حدیث نمبر ۱۹۵۵ء ترمذی كتاب الديات، باب النهى عن المثلة وابوداؤد، والنسانی (دیکھئے: جامع الاصول، ج ۲، ص ۲۸۱)۔

جب تم (کسی کافر کو) قتل کرو تو اچھے انداز میں قتل  
کرو، اور جب تم (کسی جانور کو) ذبح کرو تو اچھے  
طریقے سے ذبح کرو، اور اپنی چھری تیز کرلو اور اپنے  
جانور کو راحت پہنچاؤ۔

اور یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ شریعت اسلام نے ذبح حیوان کا  
جو طریقہ جاری فرمایا ہے کہ اس کی گردن کی تمام رگیں کاٹ دی جائیں، یہ  
طریقہ حیوان کی روح نکالنے کے لئے بہت اچھا اور حیوان کے لئے بہت  
آسان اور سہل ہے۔ جہاں تک بے ہوشی کے عمل کا تعلق ہے تو یہ بعض  
حالات میں حیوان کے لئے نقصان دہ ہوتا ہے اور ذبح کی تکلیف سے  
زیادہ تکلیف دہ ہوتا ہے، جیسا کہ بے ہوش کرنے کے لئے اس کی پیشانی پر  
ہتوڑا مارنا، اس لئے بلاشبہ یہ طریقہ شرعاً جائز نہیں۔ البتہ یہ ہوش کرنے کے جو  
دوسرے طریقے ہیں، ان کے بارے میں ہم یقین کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ  
اس کی وجہ سے حیوان کی ذبح کی تکلیف میں کمی ہو جاتی ہے یا زیادتی ہو جاتی  
ہے، اس لئے کہ حیوان کی پیشانی پر پستول چلانے سے اس کو شدید چوٹ لگتی  
ہے، اور کرنٹ کا جھنکہ بھی تکلیف سے خالی نہیں، اور حیوان کو گیس کے  
اندر رمحوں کرنا حیوان کے سانسی گھٹنے کی طرف پہنچادیتا ہے۔ لیکن ”علم حیوان“  
کے ماہرین کا دعویٰ یہ ہے کہ یہ طریقے اس کی ذبح کی تکلیف کو کم کر دیتے  
ہیں، لہذا اگر یہ بات قطعی طور پر ثابت ہو جائے کہ ان کی وجہ سے اس کی ذبح  
کی تکلیف کم ہو جاتی ہے اور ان انعام کے نتیجے میں اس حیوان کی موت بھی

واقع نہیں ہوتی تو اس صورت میں ان طریقوں کو اختیار کرنا جائز ہے، ورنہ جائز نہیں۔

## بیہوشی کے بعد ذبح کئے گئے جانور کا حکم

جہاں تک اس جانور کے حلال اور حرام ہونے کا تعلق ہے جس کو بیہوش کرنے کے بعد ذبح کیا جاتا ہے، یہ حکم اس پر موقوف ہے کہ آیا یا بیہوش کرنے کا یہ عمل اس حیوان کی موت کا سبب بنتا ہے یا نہیں؟ تو آج کل ماہرین کا دعویٰ یہ ہے کہ یہ عمل موت کا سبب نہیں بنتا، بلکہ اس عمل کے ذریعہ وہ جانور ہوش و حواس گم کر دیتا ہے اور تکلیف کا احساس اس کے اندر ختم ہو جاتا ہے۔

لیکن ماہرین کا یہ دعویٰ محل نظر ہے، کیونکہ جہاں تک "پستول" کے ذریعہ بیہوش کرنے کا تعلق ہے، تو اس کی وجہ سے حیوان کی پیشانی اور اس کے دماغ میں سخت چوت لگتی ہے، کوئی بعد نہیں کہ اس کی وجہ سے اس کی موت واقع ہو جاتی ہو۔ لہذا ایسا جانور "موقوفہ" ہو جائے گا۔ میں نے خود بیہوش کرنے کے طریقے کا امریکہ کے شہر "ڈیٹرائٹ" میں مشاہدہ کیا ہے، میں نے دیکھا کہ "پستول" سے تقریباً ایک انگلی کے برابر سلاخ نکلی اور گائے کے دماغ میں داخل ہو گئی اور اس کے دماغ سے خون نکلنے لگا اور وہ گائے فوراً زمین پر گرگئی اور اس کے اعضاء کی حرکت بالکلیہ بند ہو گئی جیسے کہ وہ مرچکی

لیکن اس مذبح خانے کے امریکی مالک نے بتایا کہ پستول چلانے کے بعد بھی چند منٹ تک حیوان زندہ رہتا ہے، اور اگر بارہ منٹ کے اندر اس کو ذبح نہ کیا جائے تو وہ مر جاتا ہے۔ پھر ایک مرتبہ ان مذبح خانوں کے سرکاری سپروائزر سے ان کے دفتر میں ملاقات ہوئی، اس وقت انہوں نے بتایا کہ اس طریقے سے بیہوش کرنے کی صورت میں دو احتمال ہوتے ہیں، ایک یہ کہ اس عمل کے چند منٹ بعد وہ جانور مر جاتا ہے، دوسرے یہ کہ وہ جانور اپنے ہوش و حواڑ کی طرف واپس لوٹ جاتا ہے۔ اور اس سپروائزر نے اس بات کی بھی تصدیق کی کہ بیہوش کرنے کا یہ عمل لگاتار چند جانوروں کے ساتھ کیا جاتا ہے، اسی طرح ذبح کا عمل بھی لگاتار کیا جاتا ہے، لہذا یہ بعید نہیں ہے کہ جب بے شمار جانوروں کو ایک ساتھ بیہوش کیا گیا ہو تو ان کو ذبح کرنے سے پہلے ہی کسی جانور کی موت واقع ہو چکی ہو، اور ہمارے پاس کوئی ایسا طریقہ نہیں ہے جس کے ذریعہ ہم یہ معلوم کریں کہ ذبح کے وقت یہ جانور زندہ ہے۔

بہر حال! میرے لئے اس سپروائزر کی بات پر یقین کرنا ممکن نہیں ہے، لیکن جو صورت جمال میں نے دیکھی ہے، اس نے مجھے ان کے اس دعوئی میں شک میں ڈال دیا ہے کہ بیہوش کرنے کے اس عمل کے سبب اس جانور کی موت واقع نہیں ہوتی، اور اس بات کا احتمال تو بعید نہیں ہے کہ اس شدید صدمہ کی وجہ سے بعض جانوروں کی موت واقع ہو جاتی ہو۔

جہاں تک بچلی کے کرنٹ کے ذریعہ بیہوش کرنے کا تعلق ہے، تو بعض

ماہرین نے اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ بعض حالات میں اس کی وجہ سے دل کی حرکت بند ہو جاتی ہے۔ اسی طرح ”گیس“ کے ذریعہ بیہوش کرنے کے عمل میں اگر گیس کا تابع زیادہ ہو جائے تو اس بات کا امکان ہوتا ہے کہ اس کے ذریعہ جانور کی موت واقع ہو جائے۔

بہر حال! یہ موضوع دیندار غیرت مند اور اس فن کے ماہر مسلمانوں کے عینی غور و خوص کا محتاج ہے۔ چونکہ یہ موضوع میرے دائرہ اختیار سے خارج ہے، اس لئے اس بارے میں کوئی حتمی فیصلہ کرنا میرے لئے مناسب نہیں، البتہ میں اکیڈمی کو یہ تجویز پیش کرتا ہوں کہ وہ مسلمان ماہرین کی ایک کمیٹی بنائے، وہ کمیٹی اس موضوع پر مطالعہ کرنے کے بعد اپنی روپورث اکیڈمی کو پیش کرے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ بیہوش کرنے کے متدرجہ بالا طریقے اگر جانور کی موت واقع ہونے کا سبب بنتے ہیں، یا ان طریقوں کے اختیار کرنے سے جانور کی موت واقع ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے تب تو ان طریقوں کو اختیار کرنا جائز نہیں، اور بیہوش کرنے کے بعد ذبح کئے گئے جانور کو حلال نہیں کہا جائے گا اور جب تک یہ طریقے مشکوک ہیں، اس وقت تک ان سے دور رہنا ہی مناسب ہے۔ مشہور یہ ہے کہ ”یہود“ بیہوش کرنے کے کسی طریقے کو قبول نہیں کرتے، پھر تو مسلمانوں کو شبہات سے اور زیادہ دور رہنا چاہئے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔



قَلْبَكَ الْفَرِيقَةَ  
شَهْرَكَ الْمَلِيقَةَ  
سَوْلَكَ الْمَلِيقَةَ  
وَمَنْتَكَ الْمَلِيقَةَ  
الْحَنْفَلَقَةَ  
سَلَكَ الْمَلِيقَةَ

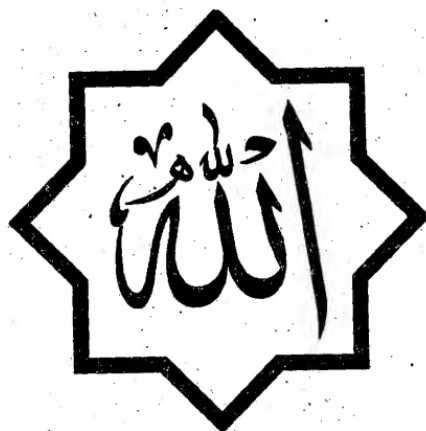
# غیر مسلم ممالک سے درآمد شدہ گوشت

کا حکم

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہ

ضبط و ترتیب  
محمد عبد اللہ مسین

مسین اسلامک پبلیشورز



اللهُمَّ إِنِّي أُنْذِرْتُ مَحْيَا مَرْجَعَهُ مَوْتٌ

## دوسرے ممالک سے درآمد کئے ہوئے گوشت کا حکم

آج بازار غیر مسلم ممالک مثلاً انگلینڈ، امریکہ، ہالینڈ، اسٹریلیا اور برازیل وغیرہ سے درآمد شدہ گوشت سے بھرے ہوئے ہیں۔ پیچھے والاں سے یہ بات واضح ہو کر سامنے آچکی ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ مسلمانوں کے لئے اس وقت حلال ہے جب وہ لوگ ذنوب کی شرعی شرائط کی رعایت کریں۔ اور جس زمانے میں قرآن کریم نے ان کے ذبیحہ کو مسلمانوں کے لئے مباح قرار دیا تھا اس وقت ان کے ذبیحہ میں یہ بات موجود تھی، جہاں تک (موجودہ دور کے) یہودیوں کا تعلق ہے ان کے بارے میں مشہور یہ ہے کہ یہ لوگ آج بھی گوشت کے سلسلے میں اپنے مذہب کے احکام کی پابندی کرتے ہیں اور اس کی کوشش کرتے ہیں کہ اپنے علماء کی نگرانی میں اپنے لئے علیحدہ مذنون خانے بنائیں اور اپنے گوشت کو ”کوشر“ نام کے ذریعہ ممتاز کرتے ہیں اور جہاں یہودیوں کی آبادی ہوتی ہے وہاں یہ گوشت آسانی سے دستیاب ہوتا ہے۔

جہاں تک (موجودہ دور نے) نصاریٰ کا تعلق ہے، وہ تو ذنوب کے سلسلے میں تمام شرعی شرائط اور پابندیوں کا طوق اتار کر بالکل آزاد ہو چکے ہیں، چنانچہ آج ذنوب کے سلسلے میں یہ لوگ ان احکام کا بھی لحاظ نہیں کر رہے ہیں جو آج بھی ان کی مقدس کتابوں میں موجود ہیں (جیسا کہ ان کی کتابوں کی

بعض عبارات ہم نے پیچھے بیان کیں) ان حالات میں ان کا ذبیحہ اس وقت تک حلال نہیں ہو جب تک کسی جانور کے بارے میں یقینی طور پر یہ معلوم نہ ہو جائے کہ اس میں انہوں نے تمام شرعی شرائط کا لحاظ کیا ہے۔ بہر حال! وہ گوشت جو آج مغربی ممالک کے بازاروں میں فروخت ہو رہا ہے اور جو گوشت ”اسلامی ممالک“ میں غیر اسلامی ممالک سے درآمد کیا جا رہا ہے، اس کو استعمال سے روکنے کی بہت سی وجوہات ہیں۔ جو مندرجہ ذیل ہیں:

- ۱۔ پہلی وجہ یہ ہے کہ اس صورت میں ذبح کرنے والے کے مذہب کے بارے میں پتہ چلانا مشکل ہے، کیونکہ ان ممالک میں بت پرست، آتش پرست، دہریے، اور مادہ پرست بھی بکثرت آباد ہیں، لہذا یہ یقین حاصل کرنا مشکل ہے کہ جس جانور کا گوشت بازار میں فروخت ہو رہا ہے، اس کا ذبح کرنے والا ”اہل کتاب“ ہے۔
- ۲۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ اگر تحقیق سے یا غالب آبادی پر حکم لگانے کی وجہ سے یہ ثابت بھی ہو جائے کہ ذبح نصرانی ہے، پھر یہ پتہ نہیں چلے گا کہ فی الواقع وہ نصرانی ہے یا وہ اپنے عقیدے میں خدا کا منکر اور مادہ پرست ہے۔ ہم پیچھے تفصیل سے یہ بیان کر چکے ہیں کہ آج نصرانیوں کی بہت بڑی تعداد وہ ہے جو اس کائنات کے لئے خدا کے وجود کی منکر ہے (معاذ اللہ) لہذا ایسی صورت میں وہ ذبح فی الواقع نصرانی نہ ہوا۔
- ۳۔ تیسرا وجہ یہ ہے کہ اگر تحقیق یا ظاہر حال پر حکم لگانے کی وجہ سے یہ

ثابت بھی ہو جائے کہ وہ ذائق نصرانی ہے، تب بھی نصرانیوں کے بارے میں یہ بات معروف ہے کہ وہ ذائق کرتے وقت شرعی طریقہ اختیار کرنے کا التزام نہیں کرتے، بلکہ بعض نصرانی تو جانور کو گلا کھونٹ کر ہلاک کر دیتے ہیں اور بعض جانور کی رگیں کاٹے بغیر ویسے ہی قتل کر دیتے ہیں اور بعض نصرانی جانور کو بیہوش کرنے کے لئے وہ مشتبہ طریقہ اختیار کرتے ہیں جن کو ہم پیچھے بیان کر چکر ہیں۔

چوتھی وجہ یہ ہے کہ یہ بات یقینی طور پر ثابت ہے کہ نصاری ذائق کے وقت تسمیہ نہیں پڑھتے۔ اور جمہور اہل علم کے نزدیک یہ بات راجح ہے کہ اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے بھی ذائق کے وقت ”تسمیہ“ شرط ہے۔

بہر حال! ممانعت کی مندرجہ بالا وجوہ قویہ کی وجہ سے کسی مسلمان کے لئے مغربی ممالک کے بازاروں میں فروخت ہونے والے گوشت کو کھانا جائز نہیں جب تک کسی معین گوشت کے بارے میں یہ یقین نہ ہو جائے کہ یہ گوشت ذکاۃ شرعی کے ذریعہ حاصل کیا گیا ہے۔ اور حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ کی حدیث سے یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ گوشت کے اندر اصل حرمت ہے جب تک اس کے خلاف ثابت نہ ہو جائے۔ اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شکار کو کھانے سے منع فرمایا جس شکار میں شکاری کے کتے کے علاوہ دوسری کتابی شاہی شامل ہو جائے۔

اسی طرح ایک حدیث میں شکار کے بارے میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

ان وَجْدَتْهُ غَرِيقاً فِي الْمَاءِ فَلَا تَأْكِلْ فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي الْمَاءَ قَتْلَهُ أَوْ سَهْلَكَ - (۱)

یعنی اگر تم اپنے شکار کو پانی میں غرق پاؤ تو اس شکار کو مت کھاؤ، اس لئے کہ تمہیں نہیں معلوم کہ وہ جانور پانی میں غرق ہونے کی وجہ سے مرا ہے یا تمہارے تیر سے مرا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ اگر کسی جانور میں حیات اور حرمت دونوں وہیں پائی جائیں تو جانب حرمت کو ترجیح ہوگی۔ یہ حدیث بھی اس اصول پر دلالت کرتی ہے کہ گوشت کے اندر اصل "حرمت" ہے جب تک یقینی طور پر یہ ثابت نہ ہو جائے کہ وہ حلال ہے۔ یہ اصول کئی فقہاء کرام نے بیان فرمایا ہے۔

یہی حکم مغربی مالک سے امپورٹ شدہ گوشت کا ہے، کیونکہ اس میں ممانعت کی مندرجہ بالا چاروں وجوہات پائی جاتی ہیں، جہاں تک اس شہادت کا تعلق ہے جو گوشت کے ڈبے پر اور یا اس کے کارٹن پر لکھی ہوتی ہے کہ:

انها مذبوحة على الطريقة الا سلامية۔

یعنی یہ گوشت اسلامی طریقے پر ذبح کیا گیا ہے۔

بہت سے بیانات سے یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ اس "شہادت" پر اعتقاد نہیں کیا جاسکتا، چنانچہ سعودی عرب کی "هیئتہ کبار العلماء" نے اپنے نمائندے ان غیر ملکی مذبح خانوں میں بھیجے جہاں سے اسلامی ممالک کو گوشت بھیجا جاتا ہے، چنانچہ ان نمائندوں نے ان مذبح خانوں کا جائزہ لینے کے بعد اپنی جو رپورٹیں پیش کی ہیں، ان سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان ڈبوں اور کارٹنوں پر جو "شہادت" درج ہوتی ہے اس پر بالکل اعتقاد نہیں کیا جاسکتا۔ "فتاویٰ هیئتہ کبار العلماء" میں غیر مسلم ممالک سے امپورٹ شدہ گوشت کے بارے میں جو "قرارداد" منظور کی گئی ہے، وہ مندرجہ ذیل ہے:

غیر مسلم ممالک سے درآمد شدہ گوشت کے بارے میں "هیئتہ کبار العلماء" کی قرارداد

امریکہ اور دوسرے ممالک سے جو گوشت "سعودی عرب" میں "امپورٹ" کیا جاتا ہے اس پر کوئی حکم لگائے بغیر صرف جانور ذبح کر دینے کا شرعی طریقہ بیان کر دینے سے اس شخص کو کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوگا جو حلال کھانے کی فکر کرتا ہے اور حرام سے بچنے کی کوشش کرتا ہے۔ لہذا جن غیر مسلم ممالک سے سعودی عرب میں گوشت امپورٹ کیا جاتا ہے، وہاں کی کمپنیوں کے بارے میں یہ معلومات حاصل کرنا ضروری ہے کہ وہاں پر کس طرح جانوروں کو ذبح کیا جاتا ہے اور ذبح کرنے والے کون کون لوگ ہوتے ہیں؟ لیکن عام مسلمان یہ سب معلومات کس طرح حاصل کر سکتا ہے؟ اس لئے کہ ان ممالک کی مسافت بعیدہ کی وجہ سے ان کی طرف سفر میں بڑی

مشقت پیش آتی ہے، جس کی وجہ سے بہت کم لوگ ان ممالک کا سفر کرتے ہیں اور جو لوگ وہاں کا سفر کرتے ہیں، ان میں سے اکثر یا تو علاج کی غرض سے سفر کرتے ہیں یا (کمانے کی) خواہشات کی تکمیل کے لئے یا معلومات حاصل کرنے کے لئے وہاں کا سفر کرتے ہیں، لیکن اس مقصد کے لئے کوئی سفر نہیں کرتا اور نہ ہی اس کی تفییش کے لئے اور اس کی حقیقت سے واقفیت حاصل کرنے کے لئے کوئی شخص اپنے آپ کو مشقت میں ڈالتا ہے۔

اس لئے "ادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد" کے صدر دفتر کی طرف سے ایک خط ان اداروں کے ذمہ داروں کی طرف لکھا گیا جو گوشت اور کھانے کی دوسری اشیاء سعودی عرب میں درآمد کرتے ہیں، جس میں ان اداروں سے حقیقت حال پوچھی گئی اور ان سے درخواست کی گئی کہ وہ دینی اور شرعی نقطہ نظر سے ان امپورٹ شدہ گوشت کا خاص خیال رکھیں تاکہ مسلمانوں کو ان کھانوں سے بچایا جائے جن کو اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہے۔

ان اداروں کی طرف سے جو جواب آیا وہ بہت مجمل تھا، جس سے نہ تو اطمینان قلب حاصل ہو سکتا تھا اور نہ ہی شک دور ہو سکتا تھا۔ لہذا اس ادارے نے یورپ اور امریکہ میں اپنے نمائندوں کو خط لکھا کہ وہ ان مذبح خانوں میں ذبح کی کیفیت اور ذبح کرنے والوں کی دیانت کے بارے میں تحقیق کر کے اطلاع دیں، چنانچہ اس خط کے جواب میں بعض نے اجمانی جواب لکھ کر بھیج دیا، لیکن بعض غیرت مند حضرات نے اس کے بارے میں

رسالہ کی صورت میں ذبح کی کیفیت اور ذبح کرنے والوں کی دیانت کے بارے میں تفصیل سے جواب لکھا۔ اللہ تعالیٰ ان حضرات کو جزاء خیر عطا فرمائے۔

آئین۔ لیکن ان جوابات میں ان تمام غیر ملکی کمپنیوں کا احاطہ نہیں کیا گیا جو کمپنیاں سعودی عرب میں گوشت ایکسپورٹ کرتی ہیں اور جن کمپنیوں کے بارے میں بیان کیا گیا ان میں سے بعض کے بارے میں اجمالاً بیان کیا گیا۔

بہر حال! کمیٹی کو جو رپورٹ موصول ہوئیں اور رسائل کے ذریعہ اسے جو معلومات حاصل ہوئیں؛ اور ذبح کرنے کا شرعی طریقہ جس کا بیان اوپر آچکا اور اس بحث سے متعلق جو فتوے جاری ہوئے، ذیل میں ان سب کا خلاصہ کمیٹی پیش کرتی ہے تاکہ درآمد شدہ گوشت کا حکم واضح ہو جائے۔

### خلاصہ

اولاً : رابطہ عالم اسلامی کے جزل سیکریٹری کا جو خط ”ادارات البحوث العلمیہ والافتاء“ کے رئیس عام کے پاس آیا، جس میں یہ بات تحریر تھی کہ ان کے پاس یہ رپورٹ میں آتی ہیں کہ ”آسٹریلیا“ کی بعض کمپنیاں جو اسلامی ممالک کو گوشت برآمد کرتی ہیں، خاص طور پر ”الحلال الصادق“ کمپنی جس کا مالک ایک قادیانی ”حلال الصادق“ ہے، یہ کمپنیاں گائے، بکریاں اور پرندے ذبح کرنے میں اسلامی طریقہ اختیار نہیں کرتی ہیں، اور ان کمپنیوں کے ذبح شدہ جانوروں کا کھانا حرام ہے، اور ”رابطہ عالم اسلامی“ نے اپنی کتاب میں جو قرارداد اور سفارش پیش کی ہے، اس کی

رعایت ضروری ہے۔

ثانیاً: استاذ شیخ احمد بن صالح محاربی کی طرف سے "فرانس" کی کمپنی "بریس" کے طریقہ ذبح کے بارے میں جو رپورٹ آئی ہے کہ اس کمپنی میں ذبح کرنے والے کے بارے میں پتہ نہیں چلتا کہ وہ مسلمان ہے یا اکتابی ہے یا بات پرست ہے یا ملحد ہے، اور اس میں شک رہتا ہے کہ مذبوحہ جانور کی دور گیس کٹی ہیں یا ایک رگ کٹی ہے، اور اس گوشت کے حلال ہونے کی تصدیق کرنے والے کی گواہی نہ تو ذبح کے عمل کو بذات خود مشاہدہ کرنے پر مبنی ہوتی ہے اور نہ ہی اس کے نائب کے مشاہدہ پر مبنی ہوتی ہے اور نہ ہی اس کی شہادت ذبح کرنے والے کو جانے پر مبنی ہوتی ہے۔ اس رپورٹ کی روشنی میں اس کمپنی کے ذبح شدہ جانوروں کو کھانا جائز نہیں، اور اس کمپنی کے غیر شرعی تذکیرہ کی تلبیہ اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ اس کمپنی کے ڈائریکٹر نے اس بات پر آمادگی ظاہر کی کہ اگر درآمد کرنے والے ملک پہلے سے گوشت نکی تلقینی مقدار ہمیں بتا دیں تو ہم شرعی طریقے پر ذبح کرنے کے لئے موجودہ ذبح کے طریقے میں تبدیلی کر لیں گے۔

ثالثاً: استاذ احمد بن صالح محاربی کی طرف سے (سادیا اویسہ) کمپنی کے متعلق گائے اور مرغی کے ذبح کے طریقہ کار کے بارے میں جو رپورٹ آئی ہے اس میں ذبح کی دنیا نت مغلوب ہے، یہ معلوم نہیں کہ وہ ذبح کتابی ہے یا بات پرست ہے۔ دوسرے یہ کہ گائے کو پہلے بجلی کے کرنٹ کے ذریعہ بیہوش کیا جاتا ہے، جب وہ گائے بیہوش ہو کر گر جاتی ہے تو اس کو مشینوں کے

ذریعہ پاؤں کی طرف سے بلند کیا جاتا ہے، پھر چھری کے ذریعہ اسی کی گردن کی کھال اتاری جاتی ہے، پھر دوسری چھری کے ذریعہ اس کی رگیں کاٹی جاتی ہیں، جس کے نتیجے میں اس کا خون بڑی مقدار میں خارج ہو جاتا ہے۔ ان وجوہات کی بنا پر اس کمپنی کے مذبوح جانور کھانا جائز نہیں۔ (۱)

رابعاً: شیخ عبداللہ الغضیہ کی طرف سے لندن میں ذبح کے طریقہ کار کے بارے میں یہ رپورٹ آئی ہے کہ یہاں پر ذبح کرنے والے دین سے مخفف نوجوان، بنت پرست اور دہریے ہیں۔ ذبح کا طریقہ کار یہ ہے کہ مرغی کو ایک مشین میں ڈالا جاتا ہے، جب وہ مشین سے باہر نکلتی ہے تو وہ مردہ حالت میں ہوتی ہے اور تمام پر اکٹرے ہوئے ہوتے ہیں اور اس کا سر کٹا ہوانہ نہیں ہوتا، بلکہ اس کی گردن پر ذبح کا کوئی اثر ظاہر نہیں ہوتا، خود مذبح کے انگریز مالک نے بھی ان باتوں کا اقرار کیا۔

اور مذبح خانے کا عملہ یہ دھوکہ دیتا ہے کہ اگر کوئی شخص اس خود کار مشین کے ذریعہ ہونے والے ذبح کے طریقے کو دیکھنا چاہے جس کے ذریعہ ذبح کرنے کے بعد وہ گوشت برآمد کیا جاتا ہے تو اس شخص کو وہ مذبح خانہ دکھا دیا جاتا ہے جس میں چند مسلمان اندر ہوں ملک رہنے والے مسلمانوں کے لئے ذبح کرتے ہیں۔ یہ بات ذبح کے طریقے اور ذبح کرنے والے کی دیانت میں شک ڈال دیتی ہے، اس لئے اس کمپنی کے ذبح شدہ جانوروں کو کھانا حلال نہیں۔

خامساً: استاد حافظ کی طرف سے یونان کے بعض مشہور مقامات کے بارے میں یہ رپورٹ آئی ہے کہ وہاں پر بڑے جانوروں کو سروں پر پستول کے ذریعہ مار کر پہلے انہیں گرایا جاتا ہے اور پھر اسے ذبح کیا جاتا ہے، چونکہ ایسے جانور میں یہ شک رہتا ہے کہ ذبح کا عمل اس کی موت کے بعد ہوا یا پہلے ہوا، اس لئے ایسے جانور کو کھانا جائز نہیں۔ وہاں پر ذبح کا ایک اور طریقہ بھی زانج ہے، جس کے بارے میں رپورٹ بھیجنے والے کا کہنا یہ ہے کہ وہ طریقہ اسلامی طریقہ کے مطابق ہے، البتہ رپورٹ بھیجنے والے نہ تو ذبح کی کیفیت بیان کی ہے اور نہ ہی ذانج کی دیانت کے بارے میں کچھ بیان کیا ہے، اسی طرح نہ تو ذبح کرنے کی جگہ کے بارے میں بیان کیا ہے اور نہ ہی ذبح کرنے والی کمپنیوں کا ذکر کیا ہے۔

سادساً: ہمیں شیخ عبدالقدار ارناؤٹ کی طرف سے یو گو سلاویہ میں ذبح کے طریقہ کے بارے میں یہ رپورٹ موصول ہوئی ہے کہ یو گو سلاویہ کے دیہاتوں میں اور سرایو شہر میں اسلامی طریقے پر جانوروں کو ذبح کیا جاتا ہے اور ذانج بھی مسلمان ہوتا ہے، لہذا ان جانوروں کو کھانا جائز ہے۔ لیکن یو گو سلاویہ کے دوسرے شہروں میں جو جانور ذبح کئے جاتے ہیں، ان میں ذبح کرنے والا غیر مسلم ہوتا ہے، جو ظاہراً تو کتابی یا شیعہ ہوتا ہے لیکن حقیقتہ الامر میں وہ ایسا نہیں ہوتا۔ لہذا ذانج کی الہیت میں شک کی وجہ سے یو گو سلاویہ کے دوسرے شہروں کے ذبیحہ جانور کو کھانا جائز نہیں۔

سابعاً: مغربی جرمنی میں ذبح کے طریقے کے بارے میں ذاکر طباع

نے یہ رپورٹ بھیجی ہے کہ ذبح کرنے سے پہلے گائے کے سر میں پستول ماری جاتی ہے اور پھر اس گائے کی موت واقع ہونے کے بعد اسے ذبح کیا جاتا ہے۔ لہذا ان ذبائح کو کھانا جائز نہیں۔

ثامناً: رسالہ "المجتمع" میں ڈنمارک میں ذبح کے طریقے کے بارے میں رپورٹ شائع ہوئی ہے کہ ذبح کرنے والے عیسائیوں کی بہبیت شیعیین اور بت پرستوں سے زیادہ قریب ہوتے ہیں اور یہ کہ کمپنی کو اسلامی ذبح کے طریقہ کار کے بارے میں کچھ معلومات حاصل نہیں ہیں، سوائے اس کے کہ جو باقی افواہوں کے ذریعہ معلوم ہوئی ہیں، لہذا کمپنی کے لئے یہ کیسے ممکن ہے کہ وہ اسلامی ذبح کے طریقے کا خیال رکھے اور نیہ کہ وہ گوشت کے پیکٹ پر یہ عبارت لکھ دے کہ (ذبح علی الطريقة الاسلامية) "اس کو اسلامی طریقے پر ذبح کیا گیا ہے"۔ گوشت درآمد کرنے والے یہ جملہ اس لئے لکھتے ہیں تاکہ وہ اس کی تصدیق کر دے جس پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا، کمپنی کے لوگ اس شخص کو ذبح کی کیفیت کے بارے میں معلومات حاصل کرنے سے روکتے ہیں جو معلومات حاصل کرنا چاہتا ہے۔

اور استاذ احمد صالح محاربی کے واسطے سے محمد الاء بن المغربی کی طرف سے ایک رپورٹ آئی ہے جو ڈنمارک میں گوشت کو پیک کرنے کا کام کرتا ہے، وہ یہ کہ پیکنگ پر جو یہ عبارت لکھتے ہیں کہ "ذبحت علی الطريقة الاسلامية" یہ درست نہیں ہے اس لئے کہ جانور کا قتل ہر حالت

میں بھلی کے ذریعہ مکمل ہوتا ہے۔ بہر حال! مندرجہ بالا دونوں رپورٹوں کی بنیاد پر ڈنماک سے درآمدہ گوشت کھانا جائز نہیں۔

تساغا: علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کا جو قول بیان کیا گیا کہ جس چوپائے اور پرندے وغیرہ کو اہل کتاب نے ذنبح کیا ہو، اس کا کھانا مطلقاً حلال ہے، اگرچہ ان کے ذنبح کا طریقہ ہمارے طریقے کے موافق نہ ہو۔ اور یہ کہ ہر وہ چیز جس کو وہ اپنے مذہب میں حلال سمجھتے ہیں، وہ ہمارے لئے بھی حلال ہے، سو اس چیز کے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے انہیں جھوٹا قرار دیا ہے۔ ذنبح کا جو طریقہ اور جو فتاویٰ بیان ہوئے ہیں، ان کی بنیاد پر ان کا یہ قول مردود ہے۔

عشرہ ذنبح کرنے کا طریقہ اور ذنبح کرنے والے کی دیانت کے بارے میں جو تفصیل اوپر بیان ہوئی، اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ وزارت تجارت و صنعت کی طرف سے ایوان صدارت جو تحریر بھیجی گئی ہے جس میں لکھا ہے کہ ”برآمد شدہ گوشت حلال ہے“ یہ تحریر کے اطمینان کے لئے کافی نہیں، بلکہ دونوں میں خلجان باقی رہتا ہے کہ یہ ذبائح اسلامی طریقہ ذنبح کے موافق ہیں یا نہیں؟ اور گوشت کے اندر اصل ”حرمت“ ہے، لہذا اس مشکل کا حل تلاش کرنا ضروری ہے۔

### برآمد شدہ گوشت کی مشکل کا حل

اس حل کا خلاصہ مندرجہ ذیل ہے:

﴿۱﴾ ..... زیادہ سے زیادہ جانوروں کو پالا جائے اور ان کی نشوونما کا اہتمام کیا جائے، اور جس مقدار میں جانوروں کی ضرورت ہو، اتنی مقدار میں زندہ جانور " سعودی عرب" میں درآمد کئے جائیں، اور پھر یہاں پران کے چارہ کے مہیا کرنے کے عمل کو آسان بنایا جائے اور "ملک" کے اندر ہی ان کی نشوونما اور ذبح کے لئے مناسب جگہ تیار کی جائے۔ اور جانوروں کو پالنے اور ان کو ذبح کرنے کا کام کرنے والے افراد اور کمپنیوں کی حوصلہ افزائی کے لئے ان کی مدد کی جائے اور جانوروں کی ترسیل کے طریقے آسان کئے جائیں۔

اور یہی آسانیاں اور سہوتیں پنیر بنانے کے کارخانے قائم کرنے اور گوشت کو پیک کرنے، تیل، گھی اور دوسرے تمام تیل بنانے کے کارخانے قائم کرنے والوں کو دی جائیں۔

﴿۲﴾ ..... جن ممالک سے سعودی عرب اور دوسرے اسلامی ملکوں کو گوشت درآمد کیا جاتا ہے، انہی ممالک میں ایسے مذبح خانے قائم کئے جائیں جن میں کام کرنے والے مسلمان ہوں اور وہاں پر جانور ذبح کرنے کے لئے شرعی طریقے کی رعایت رکھی جائے۔

﴿۳﴾ ..... غیر مسلم ممالک کی وہ کمپنیاں جو سعودی عرب اور دوسرے مسلم ممالک کو گوشت برآمد کرتی ہیں، ان میں مسلمان، امانتدار اور شرعی طریقے پر جانور ذبح کرنے کے طریقے کو جانئے والے لوگ مقرر کئے

جائیں، یہ لوگ اتنے جانور ذبح کر سکیں جتنے سعودی عرب اور دوسرے مسلم ممالک کو ضرورت ہو۔

﴿۲﴾ ..... سعودی عرب اور دوسرے اسلامی ممالک کو برآمد کرنے والی کمپنیوں میں ذبح کے شرعی احکام اور کھانوں کی اقسام سے باخبر امانتدار مسلمان مقرر کئے جائیں، تاکہ وہ جانور ذبح ہونے کے عمل و پسپتہ بنانے اور گوشت کو پیک کرنے کے عمل کی نگہداشت کریں۔

جب یہودی اس بات کا اہتمام کرتے ہیں کہ ان کے لئے ان کے عقیدہ اور طریقے کے مطابق جانور ذبح ہوں، چنانچہ انہوں نے اپنے لئے مخصوص ذبح خانے اور عملہ مقرر کیا ہوا ہے۔ تو مسلمان اس بات کے زیادہ حقدار ہیں کہ ان کی بات مانی جائے، کیونکہ گوشت اور مغربی کارخانوں کی پیداوار کے صارفین میں مسلمانوں کی تعداد بہت زیادہ ہے اور برآمد کرنے والے ممالک کو اپنے گوشت اور پیداوار کو مسلم ممالک کی طرف برآمد کرنے کی زیادہ ضرورت ہے۔

وَاللَّهُ الْمُوْفَّقُ۔ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ  
وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ۔

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

صدر: عبدالعزيز بن عبد الله بن باز

نائب صدر: عبدالرزاق عقیفی

رکن : عبد اللہ بن خدیان

رکن : عبد اللہ بن قعود

بہر حال! ”ہیئتہ کبار العلماء“ کے مندویں کی مندرجہ بالا روپرٹیں اور ”اللجنۃ الدائمة للجوث والافتاء“ کی مندرجہ بالا سفارشات اس بات کو ثابت کرنے کے لئے کافی ہیں کہ برآمد گوشت کے پیکٹ پر تحریر شدہ یہ عبارت کہ ”اسلامی طریقہ کے مطابق ذبح کیا گیا ہے“ یہ عبارت بالکل قابل اعتماد نہیں، لہذا جب تک قابل اعتماد ذرائع سے معلوم نہ ہو کہ اس کو شرعی طریقہ پر ذبح کیا گیا ہے، اس وقت تک اس گوشت کا کھانا جائز نہیں۔

اس بحث کے ذریعہ جن نتائج تک ہم پہنچاں کا خلاصہ مندرجہ ذیل

ہے:

## بحث کا خلاصہ

﴿۱﴾ ..... ذبح کا معاملہ ایسے عام معاملات کی طرح نہیں ہے جو کسی حکم شرعی کے ساتھ مقید نہ ہو، جیسے کھانا پکانے کا معاملہ ہے، بلکہ یہ اُن امور تبعیدیہ میں سے ہے جو قرآن و سنت میں بیان کردہ احکام کے تابع ہے، بلکہ ذبح کا معاملہ دین اسلام کے شعائر اور علامات میں سے ہے جس کے ذریعہ مسلمان غیر مسلم سے ممتاز ہو جاتا ہے، چنانچہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا

ارشاد ہے:

من صلی صلا تنا و استقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم الذى له ذمة الله ورسوله۔

یعنی جس شخص نے ہماری نماز جیسی نماز پڑھی اور ہمارے قبلہ کی طرف رخ کیا اور ہمارا ذبح کیا ہوا جانور کھایا، تو یہ مسلمان ہے جس کے لئے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ذمہ ہے۔

﴿۲﴾ کوئی جانور چاہے ماؤکول اللحم ہو، اس وقت تک حلال نہیں ہو سکتا جب تک اس کو شریعت کے مطابق ذبح نہ کیا جائے، جس کی شرائط مندرجہ ذیل ہیں:

(الف)..... جن جانوروں کے ذبح کرنے پر قدرت ہے اُن کی روح اس کے گلے کی رگوں کے کامنے کے نتیجے میں نکلے، البتہ رگوں کی کم از کم مقدار کے بارے میں فقهاء کا جو اختلاف ہے اسے ملحوظ رکھا جاسکتا ہے۔

(ب)..... ذبح کرنے والا عقلمند، باشمور مسلمان یا عیسائی یا یہودی ہو۔

(ج)..... ذبح کرتے وقت اللہ تعالیٰ کا نام لیا گیا ہو۔

لہذا اگر جان بوجھ کر اللہ کا نام چھوڑا گیا تو جمہور فقهاء کے قول کے

مطابق وہ جانور "مردار" کے حکم میں ہے، اس قول کی تائید ان نصوص سے ہوتی ہے جن کا ثبوت قطعی اور مدلول واضح ہے۔ البتہ اگر کسی شخص نے ذبح کے وقت اللہ تعالیٰ کا نام بھول کر چھوڑ دیا تو ایسا شخص معدور ہے۔ اور اس کا ذبیحہ حلال ہے۔ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف جو یہ قول منسوب ہے کہ: متروکہ التسمیہ عامدًا ان کے نزدیک حلال ہے، اس قول کی صراحت نہیں ملی، بلکہ "کتاب الام" میں امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کی جو عبارات مذکور ہیں، وہ اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ ان کا قول حالت نیاں میں جانور کے حلال ہونے کا ہے، البتہ انہوں نے اس کی تصریح کی ہے کہ اگر کوئی شخص ذبح کے وقت استخفا فاتسیہ چھوڑ دے تو وہ جانور حرام ہو گا۔

﴿۳﴾ اہل کتاب کا ذبیحہ اس لئے جائز قرار دیا گیا ہے کہ وہ ذبح کے وقت قیود شرعیہ کا لحاظ رکھتے تھے، چنانچہ اہل کتاب مردار، گلگھونٹ کر ہلاک کیا جانے والا جانور، پھر وہ کے ذریعہ مارا ہوا جانور، وہ جانور جس کو درندے پھاڑ دیں، ان سب جانوروں کو حرام قرار دیتے ہیں، جیسا کہ ان کی مقدس کتابوں میں مذکور ہے، ان مقدس کتابوں کی عبارات ہم نے پیچھے تفصیل سے بیان کر دیں، نیز یہ کہ اہل کتاب ذبح کے وقت صرف اللہ تعالیٰ کا نام لیتے تھے، اس وجہ سے ان کے ذبح کے ہوئے جانور مسلمانوں کے ذبح کے ہوئے جانور کی طرح سمجھے جاتے ہیں، مسلمانوں کے لئے ان کو حلال قرار دیا گیا ہے۔

﴿۴﴾ اسی طرح مسلمانوں کے لئے اہل کتاب کی عورتوں سے

نکاح کو حلال قرار دیا گیا ہے، اس لئے کہ وہ لوگ نکاح کے معاملات میں ان احکام کی پابندی کرتے ہیں جو اسلام کے نکاح کے احکام کے مشابہ ہیں۔ اس لئے شرعی لحاظ سے اس نکاح کے جواز کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ نکاح اسلام کے شرعی احکام کے مطابق ہو۔

لہذا جس طرح اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد:

**وَالْمُحْصَنُتْ مِنَ الَّذِينَ أُتُوا الْكِتَابَ۔**

بالاجماع اس کے ساتھ مقید ہے کہ زوجین احکام شرعیہ کا التزام کریں گے، اسی طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد:

**وَطَعَامُ الَّذِينَ أُتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ۔**

بھی اس کے ساتھ مقید ہے کہ اس ذیع میں احکام شرعیہ کا التزام کیا گیا ہو، اس لئے کہ دونوں حکم ایک ہی سیاق و سبق میں وارد ہوئے ہیں۔

۴۵..... علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول کہ ”جس جانور کا گلہ اہل کتاب نے گھونٹ دیا ہو، وہ جانور حلال ہے“ خود ان کے اس قول سے معارض ہے جس میں انہوں نے یہ کہا ہے کہ ”اہل کتاب کا ذبیحہ اس وقت حلال ہے جب وہ ذیع کے وقت احکام شرعیہ کا التزام کریں، لہذا ان کے دو متعارض قولوں میں سے اس قول کو لیا جائے گا جو نصوص صریحہ اور اہل علم کے اجماع کے متوافق ہوگا۔

دوسرے یہ کہ علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول کہ ”اہل کتاب کا

مخنوقة جانور حلال ہے، یہ اس بات پر بُنی ہے کہ عیسائیوں کے مذہب میں مخنوقة جانور حلال ہے، لیکن عیسائیوں کی کتابوں میں اس کے خلاف ثابت ہے (یعنی یہ کہ مخنوقة جانور حلال نہیں) الہذا علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے اس شاذ قول کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

(۶) راجح یہ ہے کہ اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے "تسبیہ" اسی طرح شرط ہے جس طرح مسلمان کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے "تسبیہ" شرط ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد:

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ۔

اپنی عمومیت کی وجہ سے مسلمان اور اہل کتاب دونوں کو شامل ہے، خاص کر اس وجہ سے کہ اس آیت میں "لَمْ يُذْكُرِ" مجہول کا صیغہ ہے۔

(۷) "اہل کتاب" سے مراد وہ یہود اور نصاریٰ ہیں جو اپنے مذہب کے بنیادی عقائد پر ایمان رکھتے ہوں، اگرچہ اپنے مذہب کے باطل عقائد مثلاً ستیث، کفارہ وغیرہ پر بھی ایمان رکھتے ہوں، لیکن جو اہل کتاب اللہ پر، رسول پر اور آسمانی کتابوں پر ایمان نہ رکھتے ہوں، ایسے اہل کتاب درحقیقت مادہ پرست ہیں، ان پر اہل کتاب ہونے کا حکم نہیں لگایا جائے گا، اگرچہ مذہب کے خانے میں ان کے نام کے ساتھ یہودی اور نصرانی لکھا ہوا ہو۔

(۸) مسلمانوں کے علاقوں میں جو گوشت فروخت ہو رہا ہو، اگر اس کے ذائقے کے بارے میں علم نہ ہو تو اس کو یہ سمجھا جائے کہ یہ شرعی طریقے کے مطابق ذائقہ شدہ ہے اور اس گوشت کا کھانا حلال ہے، الا یہ کہ

اس گوشت کے بارے میں یہ معلوم ہو جائے کہ اس کے ذبح کرنے والے نے اس کو شرعی طریقے پر ذبح نہیں کیا تو اس صورت میں اس گوشت کا کھانا حلال نہیں ہوگا۔ اس کی دلیل حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی وہ حدیث ہے جو ”آعراب“ کے ذبائح کے بارے میں منقول ہے۔

(۹) ..... ”اہل کتاب“ کے بازاروں میں جو گوشت فروخت ہو رہا ہے، اس کے بارے میں یہی سمجھا جائے گا کہ وہ اہل کتاب کا ذبیحہ ہے، الایہ کہ یہ ثابت ہو جائے کہ یہ ذبائح اور کوئی ہے۔

(۱۰) ..... موجودہ زمانے کے نصاریٰ نے ذبائح کے معاملے میں شرعی پابندیوں کا طوق اتار دیا ہے، اور اپنے دین کے احکام پر عمل چھوڑ دیا ہے، چنانچہ ذبائح کے معاملے میں وہ لوگ شرعی طریقے کا التزام نہیں کرتے، لہذا موجودہ دور کے نصاریٰ کا ذبیحہ حلال نہیں۔ جب تک کسی خاص گوشت کے بارے میں یہ معلوم نہ ہو جائے کہ اس کو نصرانی نے شرعی طریقے پر ذبح کیا ہے۔ لہذا نصاریٰ کے بازاروں میں فروخت ہونے والا وہ گوشت جس کے ذبائح کے بارے میں علم نہ ہو، کھانا حلال نہیں۔

(۱۱) ..... مرغیوں کو مشین کے ذریعہ ذبح کرنے میں شرعی لحاظ سے مندرجہ ذیل اعتراضات ہیں:

(الف) ..... ذبح کرنے سے پہلے مرغی کو ایسے ٹھہنڈے پانی میں ڈالنا جس میں بجلی کا کرنٹ چھوڑا گیا ہے، کیونکہ اس صورت میں اس کا

امکان ہے کہ وہ بھلی کے کرنٹ کے نتیجے میں مر چکی ہو۔

(ب) ..... گھومنے والی چھری کے ذریعہ ذبح ہونے والی مرغیوں پر "تسیہ" پڑھنا متعدد ہے۔

(ج) ..... بعض حالات میں رگوں کے کٹنے میں شبہ رہنا۔

﴿۱۲﴾ ..... مندرجہ ذیل طریقوں سے میشینی ذبح کو شرعی ذبح کے لئے اختیار کرنا ممکن ہے:

(الف) ..... مرغی کو بیہوش کرنے کے لئے بھلی کے کرنٹ کے طریقے کو چھوڑ دیا جائے، یا اس کرنٹ کو اتنا معمولی رکھا جائے جس کی وجہ سے یہ یقین ہو جائے کہ اس کرنٹ کے نتیجے میں ذبح سے پہلے اس کی موت واقع نہیں ہوگی۔

(ب) ..... گھومنے والی چھری نکالی جائے اور اس کی جگہ پر چند افراد کھڑے کر دیئے جائیں جو "تسیہ" پڑھ کر ذبح کرتے جائیں۔

(ج) ..... وہ گرم پانی جس میں ذبح کے بعد مرغی کو گزارا جاتا ہے، وہ پانی جوش مارنے کی حد تک گرم نہ ہو۔

﴿۱۳﴾ ..... گائے اور بکری کو میشین کے ذریعہ ذبح کرنے پر مندرجہ ذیل دو اعتراضات ہیں:

۱) ..... پہلا اعتراض یہ ہے کہ وہ طریقے جن کو جانور بیہوش کرنے کے لئے استعمال کیا جاتا ہے، مثلاً پستول کا استعمال، کاربن اکسائیڈ گیس کا

استعمال، یا بھلی کے کرنٹ کا جھٹکا دینا وغیرہ، ان تمام طریقوں میں ذبح سے پہلے جانور کی موت واقع ہونے کا اندیشہ رہتا ہے۔ لہذا ان طریقوں کو اس طرح معتدل کرنا ضروری ہے جس کے نتیجے میں اس بات کا یقین ہو جائے کہ ان طریقوں میں جانور کو تکلیف نہیں ہوگی اور یہ کہ یہ طریقے جانور کی موت واقع ہونے کا سبب نہیں بنیں گے۔

۲) ..... دوسرا اعتراض یہ ہے کہ اس طریقے میں ذبح بعض اوقات رگوں کے کائیں کے ذریعہ نہیں ہوتا۔

اگر مندرجہ بالا دونوں اعتراضوں کے تدارک کا اطمینان حاصل ہو جائے تو پھر ذبح کے لئے مشینی طریقے کو اختیار کرنا جائز ہے۔

۳) ..... غیر مسلم ممالک سے جو گوشت درآمد کیا جاتا ہے، اس کا کھانا جائز نہیں، اگرچہ اس گوشت کے پیکٹ پر صراحتہ یہ عبارت درج ہو کہ ”اسکو اسلامی طریقہ پر ذبح کیا گیا ہے“ کیونکہ یہ بات پایہ ثبوت تک پہنچ چکی ہے کہ یہ شہادت قابل اعتماد نہیں، اور گوشت کے اندر اصل ”حرمت اور ممانعت“ ہی ہے۔

### سفرارشات

۱) مسلم ممالک کو چاہئے کہ وہ اپنے یہاں جانوروں کی پیداوار اور افزائش میں اضافہ کریں، تاکہ غیر مسلم ممالک سے گوشت درآمد

کرنے کی ضرورت پیش نہ آئے۔

۲۔ اور اگر کسی اسلامی ملک کو گوشت درآمد کرنے کی ضرورت ہو تو وہ صرف اسلامی ملک سے درآمد کرے۔

۳۔ جب تک اسلامی ممالک گوشت کے بارے میں خود کفیل نہ ہو جائیں، اس وقت تک حکومت گوشت درآمد کرنے والی کمپنیوں کو اس بات پر مجبور کرے کہ وہ علماء اور ماهرین کے وفود گوشت برآمد کرنے والی کمپنیوں میں بھیجیں، اور یہ وفود وہاں جا کر اس کا مطالبہ کریں کہ وہ جانوروں کے ذبح کے لئے ایسا طریقہ اختیار کریں جو شریعت اسلامیہ کے احکام کے موافق ہو، اور پھر ان ممالک میں ایسے غیرت مند مسلمان مقرر کئے جائیں جو مستقل طور پر ذبح کے طریقے کی باعتماد ذرائع سے نگرانی کریں اور جب تک ان کو مکمل طور پر اعتماد نہ ہو جائے، اس وقت تک ذبح شرعی کا سرٹیفیکیٹ جاری نہ کریں۔

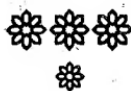
نیز اجمانی طور پر اس طرح سرٹیفیکیٹ جاری نہ کریں کہ ”یہ گوشت حلال ہے“ یا ”اسلامی طریقے پر ذبح شدہ ہے“ بلکہ اس سرٹیفیکیٹ میں ان تمام عناصر کی تصریح کریں جو ذبح شرعی کے لئے لازم ہیں، مثلاً یہ کہ ”یہ جانور مسلمان یا کتابی نے ذبح کیا ہے اور اس نے ذبح کے وقت تمیہ بھی پڑھا ہے اور جانور کے حلال ہونے کے لئے جن رگوں کو کاشنا ضروری ہے ان تمام رگوں کو اس نے کاشا ہے۔“

۴۔ اسلامی حکومتیں ان گوشت درآمد کرنے والی کمپنیوں کو جو غیر مسلم

مالک سے گوشت درآمد کرتی ہیں، گوشت کے پیکٹ پر یہ مجلس  
عبارت کہ ”یہ گوشت حلال ہے“ درج کرنے سے منع کر دیں، جب  
تک وہ کمپنیاں گزشتہ نمبر میں بیان کردہ تمام شرائط پوری نہ کریں۔

۵۔ ”اسلامی فقہ آکیڈیمی“ ایک مجلس منعقد کرنے کا اہتمام کرے، جس  
میں مختلف علاقوں کے اسلامی ممالک کی گوشت درآمد کرنے والی  
کمپنیوں کے ذمہ داروں اور نمائندوں کو شرکت کی دعوت دے اور  
ان کے سامنے اس معاملے کی اہمیت اور اس کا صحیح طریقہ اور اس  
بارے میں ”آکیڈیمی“ کی سفارشات تفصیل کے ساتھ بیان کی  
جائیں۔

وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَعِلْمَهُ أَتْمَّ وَأَحْكَمْ۔



# خطبہ عثمانی

(۳/جلدیں)

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد علی عثمانی مذکور

کے خطبات کا دوسرا مجموعہ:

خاص ایڈیشن : = 1200 روپے

عام ایڈیشن : = 800 روپے

مہماں بالا پیشہ

# اصلائی خطبات

(مکمل ۱۸ جلدیں)

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی مذہبی

کے ۲۳۹ خطبات پر مشتمل مقبول کتاب

خاص ایڈیشن : = 6300 روپے

عام ایڈیشن : = 4000 روپے

میر اسلام الدین پیشی

# الولایة

شرح شرح الوقایة (کامل ۲ جلدیں)

شرح اردو شرح الوقایة (آخرین)

وفاق المدارس کے نصاب میں شامل

”شرح وقاية (آخرین) کی بہترین اردو شرح

قیمت: 1100 روپے

میہمان سبک

# فہری مقالات

(مکمل ۲/ر جلد دیں)

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد سعیید عثمانی مذکور

کے ۷۳ مقالات پر مشتمل مقبول ترین کتاب

قیمت: = 900 روپے

# اصلاحی مجلس

(۲/ر جلد دیں)

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد سعیید عثمانی مذکور

کی مجلس پر مشتمل اعمال اور اخلاق کی اصلاح کے لئے بہترین کتاب

قیمت: = 1260 روپے

میہمانہ اپنے شیر